
Радикальные теории истины 9

I. СТАТЬИ

Л.В. СКВОРЦОВ

РАДИКАЛЬНЫЕ ТЕОРИИ ИСТИНЫ:
ВОЗМОЖЕН ЛИ ПУТЬ ГАРМОНИИ ПРИРОДЫ

И КУЛЬТУРЫ?

1. Кризис философии

Успехи науки, возникшей в результате соединения математиче-
ских методов и правильно поставленного эксперимента, казалось бы,
окончательно и бесповоротно «сняли» проблему философской тео-
рии истины. Истина выступила в своей наглядной форме как сумма
экспериментально подтвержденных и логически обоснованных знаний.
Став предпосылкой научно-технического прогресса, истина знания
постоянно увеличивает власть человека над природой, как, впрочем,
и над другим человеком. Истина здесь – это знание фактов и законов,
устойчивых взаимозависимостей причинно-следственных отноше-
ний, на основе точного воспроизведения которых возможно установ-
ление полного господства, власти человека над природой. Традицион-
ные формы мудрости, рассуждавшие о гармонии неба и земли, ис-
кавшие пути соответствия поведения человека требованиям
сохранения хрупкого космического равновесия и жизни во всех ее
формах, кажутся не соответствующими этосу господства человека над
природой и обреченными на вымирание. Как отмечал в 1916 г. Густав
Шпет, «существует мнение о философии, довольно распространен-
ное, в некоторых кругах даже популярное, так что оно уже начинает
звучать прямо как голос здравого смысла. Это мнение гласит: занятия



I. СТАТЬИ10

философией бесплодны и бесполезны, – едва не двадцать пять веков
существует философия с претензией на научное знание, и она не дос-
тигла ни одного всеми разделяемого положения; философия есть
только собрание “субъективных” и случайных мнений и построе-
ний…»1. XIX век ознаменовался «революционным переворотом» в
философии, который, как предполагалось, открывал путь к завер-
шенному натурализму, равному, по выражению Карла Маркса, гума-
низму. Натурализм, равный гуманизму, обернулся триумфом Техники
над Природой. То, что прогнозировалось как действительное разре-
шение противоречий между человеком и природой, человеком и че-
ловеком, между свободой и необходимостью, между индивидом и
родом, обернулось тотальным загрязнением Природы и возникнове-
нием в ХХ в. двух мировых войн, невиданных по своим разрушениям
и человеческим жертвам.

Прозрачная ясность новой философии оказалась обманчивой.
Завершенный натурализм, ведущий к деструкции природы и абсо-
лютного как ложного порождения спекулятивной философии, имеет
своим следствием эрозию цивилизаций. Дело в том, что техническая
ментальность как раз исключает то, что составляет чувство рода,
сложный механизм самоотождествления индивида с другим в качест-
ве базиса подлинности семейных отношений, а вместе с тем и отно-
шений цивилизационных, определяющих согласие противополож-
ных общественных классов, соединение в историческом настоящем
прошлого и будущего. Это – реальность, возникающая на основе
знания абсолютного, определяющего иерархию ценностей, форми-
руемого культурой. Органической составной частью культуры являет-
ся философия во всем многообразии ее исторических форм, течений
и направлений. Негативное отношение к традиционной философии
возникает на основе представления, согласно которому, поскольку ее
понятия не имеют эмпирического предмета, фундаментальной ре-
альности, они являются собранием случайных мнений.

В ХХ в. для «спасения» философии предпринимаются попыт-
ки придать ей строгую научную форму. Но удалось ли убедительно
доказать, что философия – это тоже наука, что она имеет свой путь
к истине? Если да, то к какой истине?

                                                
1 Шпет Г. Мысль и слово: Избранные труды. – М.: РОССПЭН, 2005. – С. 191.



Радикальные теории истины 11

Вокруг вопроса о природе философской истины развертываются
теоретические баталии. Длительный процесс самоотрицания филосо-
фии как спекулятивной метафизики, не имеющей логического основа-
ния претендовать на истину знания, постоянно прерывается возврата-
ми к философским методам мышления. К этим методам оказываются
вынужденными прибегать и физики, и математики. Пуповину, соеди-
няющую естественно-научное и математическое знание с метафизи-
кой, окончательно разорвать никак не удается. «Точное знание», про-
тивостоящее философии, оказывается перед вопросом: какая конкрет-
ная наука имеет бесспорные обоснования своих исходных положений –
рациональных или эмпирических? Содержит ли она понимание исход-
ного основания истинного мышления? Можно ли указать на совокуп-
ность открытых конкретными науками явлений и законов как на пол-
ную истину в ее реальном воплощении?

Для того чтобы найти рациональные подходы к ответам на та-
кого рода вопросы, необходимо определить, к чему реально относится
истина. Этот вопрос оставался в тени, поскольку природа истины каза-
лась очевидной: истина есть истина как антипод неистины, лжи. Все
знают природу истины, как и природу лжи, неистины, неправды.

Но, однако, в этом общем простом знании кажущихся оче-
видностей заключена скрытая проблема. Она и проявляется, когда
ставится вопрос: к чему относится истина?

Могут быть разные ответы на этот вопрос. Истина может от-
носиться к сущности факта как объективности данного. В этом слу-
чае истина является результатом соответствия представления, как
определенной субъективности, действительному положению дел,
т.е. природе явлений.

Но истина может относиться и к субъективности, если она ут-
верждается в качестве абсолютной сущности культуры как идеаль-
ного образца, которому должна соответствовать объективная реаль-
ность действительности. Истина культуры может выступать как ан-
типод истины факта. Одно понимание истины здесь гасится
противоположным пониманием.

Это противоречие можно, разумеется, оценивать как резуль-
тат схоластических рассуждений. Однако внимательный взгляд на
цивилизационную реальность подсказывает, что истина природы
как абсолютная ориентация жизни влечет за собой деструкцию



I. СТАТЬИ12

культуры, тогда как истина культуры в своей абсолютной реализа-
ции означает уничтожение природы.

На самом деле материальная природа в ее первозданной фор-
ме не просто ограничивает возможности культуры, но и стоит на ее
пути. Культура же в своей субъективности и безграничной экспан-
сии означает деструкцию естественной среды!

Как в этой ситуации следует понимать истину? К чему она от-
носится?

Не значит ли это, что истину не следует относить ни к объек-
тивности факта, ни к абсолютности культуры, а к чему-то «нейтраль-
ному», снимающему противоположности объективности и субъек-
тивности. Но как толковать эту «нейтральную» реальность? Если ис-
тина относится к условиям сохранения и природы, и прогресса
культуры, то как следует понимать исходное начало этой истины?

В ХХ в. обозначились теоретические позиции, опирающиеся
на различные толкования исходного корня, из которого должно вы-
растать подлинное древо истины. Их можно назвать радикальными.
Какова природа этих радикальных теорий?

2. Природа радикальных теорий

Теоретический радикализм – это устремленность к самим кор-
ням философского дискурса, к определению единственного критерия
истинности или неистинности, его исходных пунктов. Если исходные
пункты не соответствуют ясности критерия истины, то все здания,
возникшие на сомнительных фундаментах, должны пойти на слом.

И здесь обращает на себя внимание тот реальный факт, что
философские доктрины, образующие вершины в историко-
философской эволюции, опирались в обосновании своих положе-
ний на метафоры и аналогии. В этих метафорах и аналогиях находи-
ло выражение интегральное отношение человека и природы. При
этом сущность природы получала различные оценки – как истина и
как неистина. Так, Платон в качестве аргумента в пользу истинно-
сти мира идей, противостоящего видимости чувственной природной
реальности, использует метафору пещеры. Люди проводят всю свою
жизнь в пещере, на стене которой они видят лишь тени, создавае-
мые пламенем действительного мира. Они принимают тени за под-



Радикальные теории истины 13

линную реальность и, таким образом, руководствуются неадекват-
ными представлениями.

Френсис Бэкон, выступивший с радикальной критикой спеку-
лятивной метафизики и давший философское обоснование экспери-
ментального метода в науке, также опирался на метафоры и аналогии.
Но он использовал их для того, чтобы обратить философию к дейст-
вительной истине природы. Людей науки он разделял на тех, кто сле-
дует либо опыту, либо догме. Носителей опыта он уподоблял муравь-
ям, которые лишь собирают и используют различные материалы.
Спекулятивных мыслителей типа Платона он уподоблял паукам, ко-
торые ткут паутину из тех нитей, которые они вытягивают из самих
себя. Правильным Ф. Бэкон считал средний путь истинного знания,
напоминающий путь пчелы, которая собирает нектар из различных
цветов и перерабатывает его в себе, превращая в мед.

Пауль Тхэгард и Крэг Бим, обращая внимание на такого рода
метафоры, утверждают, что и сама сущность философии методиче-
ски определяется посредством метафор. Они прослеживают это яв-
ление, начиная с Боэция, который уже в VI в. персонифицировал
философию как королеву наук с книгами в одной руке и скипетром в
другой. Фома Аквинский полагал философию служанкой теологии.
В противоположность этой точке зрения Локк считал достаточно
престижным для философа быть «чернорабочим», убирать препят-
ствия на пути к знанию, подчиняя философские усилия таким есте-
ствоиспытателям, как Ньютон. Ницше высмеивал представление о
подчиненности философии естественно-научному познанию. Под-
линный философ играет особую роль: он препарирует ценностные
представления своей эпохи и создает ценности, которые становятся
законами для будущего.

П. Тхэгард и К. Бим воспроизводят метафоры, которые ис-
пользовались Гегелем в XIX в. и Витгенштейном в ХХ в. для выявле-
ния функций философии. Гегель, характеризуя сущность филосо-
фии с помощью образа совы Минервы, имел в виду рождение муд-
рости как того особого знания, которое соединяет субъективность и
объективность, нравственный закон со знанием сущности бытия.
Истина здесь не дается сразу, она формируется в процессе диалекти-
ческого «снятия» инобытия природы и развертывания знания на
пути к целому, которое и есть окончательная истина. Плод истины
должен, таким образом, созреть.



I. СТАТЬИ14

Витгенштейн видел цель философии в решении тех загадок,
которые задаются бытием. Если муха попала в ловушку, то филосо-
фия должна отгадать, где выход из ловушки. Иными словами, фило-
софия должна распутывать собственную путаницу понятий. Лекар-
ством для лечения этой болезни и является философия1.

П. Тхэгард и К. Бим считают, что философия не возвышается
над другими науками и не подчиняется им, а является их партнером в
понимании мира2. Однако как философия может быть партнером
наук, если она опирается на метафоры и аналогии, т.е. не на точное, а
скорее неопределенное знание? Тхэгард и Бим считают, что нельзя
просто отвергать философские метафоры. Нужно понять их реальный
смысл. Если они лишь маскируют отсутствие реального знания, то
тогда их теоретическая слабость становится очевидной и, соответст-
венно, радикализм в отношении истории философии оказывается
обоснованным. Если же метафоры и аналогии в философии выпол-
няют вспомогательные или специфические познавательные функ-
ции, то тогда их нужно правильно расшифровывать. П. Тхэгард и
К. Бим видят две основные концепции, объясняющие роль метафор и
аналогий в философии. Первая концепция объединяет философию и
поэзию. Если философия является разновидностью поэтического
дискурса, то тогда роль метафор в этом дискурсе становится понят-
ной. Вторая концепция исходит из того, что философия ассоциирует-
ся с политической риторикой. В этом случае метафоры и аналогии ис-
пользуются лишь для усиления влияния на читателя и слушателя.

Этим концепциям противопоставляется объясняющая функ-
ция метафор и аналогий, и в этом контексте утверждается, что фи-
лософское использование метафор и аналогий сходно с научным.
Так, аналогии сыграли позитивную роль в дарвиновской концепции
эволюции. Дарвин использовал аналогию между естественным и
искусственным отбором, чтобы прояснять законы эволюции. Мак-
свелл опирался на аналогии, поясняя теорию электромагнитных
волн. Ученые и преподаватели используют метафоры и аналогии для
того, чтобы донести свои идеи до аудитории.

                                                
1 См.: Thagard P., Beam C. Epistemological metaphors and the nature of philoso-

phy // Metaphilosophy. – Oxford, 2004. – Vol. 35, N 4. – P. 510–512.
2 Там же. – P. 512.



Радикальные теории истины 15

Пауль Тхэгард и Крэг Бим полагают, что и в философии ана-
логии сыграли важную роль в разработке эпистемологических теорий.
Так, например, Декарт и Спиноза использовали аналогию с евклидо-
вой геометрией в создании метода для своих философских систем.
Эмпирический фундаментализм использовал образы, возникающие
на чистом листе бумаги или на восковых таблицах, для прояснения
сущности своих концепций. Сторонники концепции когерентности
использовали аналогии с нервной системой, проводниками, транс-
портной связью, кроссвордом, чтобы прояснить механизм возникно-
вения взаимного соответствия понятий и элементов информации
друг другу1. Поскольку в эпистемологии значительно меньше эмпи-
рического материала сравнительно с экспериментальными науками,
то метафоры и аналогии в ней несут на себе более весомую смысло-
вую нагрузку. Их правдоподобие основано на интуитивном сопостав-
лении различных конкурирующих метафор. Если ученый выдвигает
эмпирические аргументы для подтверждения своей теории, то фило-
софы выдвигают различные варианты мысленных рассмотрений, как
описательных, так и нормативных, для того, чтобы оправдать свои
эпистемологии2.

Можно представить науку и философию как два взаимопро-
никающих и взаимосвязанных послания, которые, взятые вместе,
проясняют смысл положения человека как в описательном аспекте,
так и в мысленном аспекте долженствования. Однако это представ-
ление не объясняет характера и сущности метафорического мышле-
ния философии. Метафоры в естественно-научном знании относят-
ся к конкретным явлениям как фактам данного человеку мира. Ме-
тафоры в философии относятся к отношениям человека и мира,
который дан не так, как феноменальный факт.

Было бы правомерно предположить определенную сложность
самого предмета философии и, соответственно, стремление выразить
эту сложность в метафорах и символах. Философы понимают эти сим-
волы, поскольку сами находятся в «философской материи». Их мыш-
ление является эзотерическим поневоле. Прояснение этого эзотериче-
ского аспекта философии и составляет действительную проблему.

                                                
1См.: Thagard P., Beam C. Epistemological metaphors and the nature of philoso-

phy // Metaphilosophy. – Oxford, 2004. – Vol. 35, N 4. – P. 513.
2 Там же. – P. 514.



I. СТАТЬИ16

Было бы ошибочно занимать деструктивную позицию по от-
ношению к философии и ее истории. Вместе с тем сомнение в воз-
можности философии быть дисциплиной, не уступающей в досто-
верности своих заключений любой науке, сохраняется, пока остает-
ся не проясненным, как понимать реальность, которая является
специфическим предметом философского знания. Если эта реаль-
ность не является объектом непосредственного наблюдения, как,
например, кусок минерала в геологии, молекулярное соединение в
химии или живой организм в биологии, то как философия может
войти в общий ряд наук?

Для того чтобы включить философию в общий ряд наук и тем
самым обеспечить понимание адекватности отношений культуры и
природы, необходимо по-новому определить ее исходные корни.

И не случайно, что именно эта проблема предопределила ди-
вергентные тенденции развития философской мысли в ХХ в. Анти-
метафизическая философия стала распадаться на отдельные тече-
ния, движущиеся в различных направлениях. Этот феномен и стано-
вится предметом эпистемологического анализа.

Показательны в этом отношении размышления американ-
ского философа Тома Рокмора1.

Том Рокмор выделяет три движения, которые, по его мнению,
играли доминирующую роль в дебатах об отношении к предшест-
вующей философской мысли и о современной ее стадии: американ-
ский прагматизм, так называемая континентальная философия и
англо-американская аналитическая философия2. Такое выделение,
естественно, предопределяет и видение специфики структуры фи-
лософии ХХ в.

С этим видением можно согласиться лишь постольку, по-
скольку оно позволяет отчетливо увидеть последствия, связанные с
экстраполяцией на философию требований ясности и единственно-
сти критерия истины, как это принято в системе естественно-науч-
ного знания.

Рассмотрим позицию, предложенную Томом Рокмором. Он с
самого начала отмечает тот факт, что выделенные три тенденции не

                                                
1 См.: Rockmore T. On the structure of twentieth-century philosophy // Metaphi-

losophy. – Oxford, 2004. – Vol. 35, N 4. – P. 466–478.
2 Там же – P. 466.



Радикальные теории истины 17

образуют общего поля философского знания, резко отличаются и не
могут быть сведены друг к другу. Соответственно, основное содержа-
ние возникшей дискуссии определялось борьбой за гегемонию в фи-
лософском пространстве ХХ в. В борьбе за гегемонию содержался
импульс взаимного отрицания.

Закономерно возникает вопрос: разве рождение дивергентных
философских течений – это специфическая особенность ХХ в.?
Ведь на всех основных этапах философской эволюции возникали
дивергентные течения, которые формировали расщепленную исти-
ну, одна сторона которой была отрицанием другой.

Том Рокмор с известным сожалением говорит о философских
конфликтах, поскольку, как он утверждает, каждая тенденция обладает
своим очарованием, и было бы ошибочно считать, что какое-то одно
направление имело безусловное преимущество над другими. В этом и
состоит проблема. Все три направления обозначают поворот в направ-
лении философии как верифицируемого знания, и это направление
отсекает представления, которые не соответствуют этому критерию.

Однако странным образом верифицируемое знание порожда-
ет разные философские направления и разные их исторические
судьбы. Но самым странным представляется то обстоятельство, что
верифицируемое философское знание уводит мысль в сторону от
решения фундаментальной проблемы – проблемы отношения чело-
века с Универсумом.

3. Аналитическая философия

С прогрессом естественно-научного знания стала очевидной
его фундаментальная особенность сравнительно с философским
знанием. Для естественно-научного знания характерно прираще-
ние, т.е. восходящая эволюция. Философия же эволюционировала
специфическим образом: движение вперед в ней сопровождалось
возвратом к старому, т.е. оказывалось и движением назад.

В ХХ в., однако, эволюция естественного научного знания ста-
ла интерпретироваться в философском ключе: стали все чаще гово-
рить о «революциях» в естествознании. Парадоксальным образом ра-
дикальная критика философии как метафизики совпала со сближе-
нием формы развития естествознания с развитием философии.



I. СТАТЬИ18

В области философии каждая из вновь возникающих систем
создает «свой космос», так что созданные космосы осмысленного
бытия соседствуют друг с другом: история философии – это прояв-
ленный мир духовных космосов, через которые человек смотрит на
Универсум. Это видение универсума расширяется и дополняется
вместе с рождением новых философских систем. Поскольку ответ
философского знания в силу его специфики не поддается оконча-
тельному определению, то ни одна из философских систем не может
быть отброшена как абсолютно ложная, но не может быть признана
и в качестве единственной абсолютной истины.

Философский взгляд на мир может считаться истинным в том
специфическом смысле, который выражен в метафоре света, соеди-
няющего в одно расщепленные лучи. Такое соединение и образует
свет философской истины.

Истинным здесь является фасетный взгляд на реальность, ко-
торый определяет путь к постижению мудрости жизни. Мудрость –
это духовная предпосылка жизни цивилизации, ее сохранности и ее
продуктивной эволюции. В этом и заключается фундаментальная
прикладная роль философии, рождающейся вместе с обретением
цивилизацией своей зрелости. Зрелость цивилизации – это приве-
дение в гармоничное соответствие ее различных и противополож-
ных в своей сущности частей. И философия играет роль духовной
легитимизации этого процесса. Но она же может играть роль толчка
для деструкции гармонии. В философской мудрости заключена
мерцающая истина, удержание которой требует постоянной и на-
пряженной внутренней работы. Перед сложностью философской
истины как раз и останавливаются радикальные теории, предлагая
такие решения, которые превращают отдельный момент философ-
ской истины в ее единственное и абсолютное выражение.

Одной из таких радикальных теорий оказалась аналитическая
философия, основоположники которой предприняли попытку соот-
нести все древо философской истины с истиной факта. Это означало
экстраполяцию классической естественно-научной ментальности на
всю область философии. Парадигма развития, которая уже преодо-
левалась естествознанием, предлагалась философии в качестве «ле-
кала», с помощью которого можно заново «скроить» ее историю.
Однако этот общий подход породил взаимоисключающие тенден-
ции. Поскольку философская истина относится к проявлению сущ-



Радикальные теории истины 19

ности реальности на границе, проходящей между феноменальным
миром определенностей, становящихся предметом естественно-
научного знания, и миром неопределенности, обозначающим то,
что выходит за пределы феноменального мира, то простая экстрапо-
ляция принципов научной ментальности, основанной на экспери-
менте и логически последовательных умозаключениях, на сферу
философии оказывается с самого начала неадекватной.

Вместе с тем возникают интуитивные догадки о вечности фи-
лософской истины как исходного общего основания всякого зна-
ния. Если нет твердого знания исходной истины, то всякое знание
не может претендовать на безусловность. Этим объясняется возрас-
тающее внимание аналитиков к особенностям той новой структуры
философии, которая складывается в ХХ столетии. Речь идет о выяв-
лении ее «несущих конструкций» и «опор», образующих логически
непротиворечивый каркас философского знания, претендующего на
полное преодоление метафизических «фантазий».

В этом смысле философия должна была осуществить ради-
кальный разрыв со своим историческим прошлым и начать формиро-
вание единого поля истины с наукой, какой является физика или ма-
тематика. Путь к общей науке лежал через бескомпромиссную борьбу
с противниками, стоявшими на пути философского прогресса.

Аналитическая философия, которая полвека доминировала в
англоговорящих странах, рождается в борьбе с британским идеа-
лизмом. Семантическая проблема, которой, начиная с Фреге, зани-
мается аналитическая философия, выдвигает во главу угла идею ре-
ференции или, как ее обозначил Б. Рассел, денотата, т.е. точного вы-
явления предметного содержания символов языка. Тем самым предмет
философии существенно сужается. Но здесь и возник вопрос о кри-
терии реальности: следует ли считать реальностью только мир, дан-
ный в чувственных впечатлениях, или же реальным следует при-
знать и мир логических умозаключений? Поскольку в конечном
счете признавалась невозможность отличения истинных чувствен-
ных впечатлений от неистинных, то проблема отделения истины от
неистины смещалась именно в логическую сферу. Как казалось, на-
хождение истины в логически правильных построениях – это тот ис-
ходный пункт, отталкиваясь от которого, можно создать очищенный от
двусмысленностей и заблуждений мир истинного знания. Это мир, сво-
бодный от всякой субъективности, мир внеперсональной истины.



I. СТАТЬИ20

В этом контексте Г. Фреге различал мысль и ее выражение.
Мысль всегда является объективной, внеисторичной и имперсо-
нальной, тогда как ее выражения – субъективны, историчны и лич-
ностны. Соответственно задача философа определялась как задача
освобождения мысли от субъективности и историчности ее выраже-
ния, как задача выявления ее логической структуры1. Так обозна-
чился метод рациональной реконструкции языка, который предо-
пределил роль философа как ученого и логика (А. Айер), владею-
щего современным аппаратом логического исследования и
отвергающего всякую метафизику, раскрывающего сущность мета-
физических и онтологических суждений как псевдоутверждений.
Задачу логической реконструкции концептуальных образований и
ставил перед собой Рудольф Карнап. На вопрос: «Троянская война
имела место в действительности или она является продуктом поэти-
ческого воображения?» – можно получить ответ лишь эмпириче-
ским путем. Поскольку метафизические проблемы не могут быть
поставлены на эмпирическую почву, то их следует считать псевдо-
проблемами. Как оказалось, в число псевдопроблем попадают про-
блемы этики и эстетики, так как ни моральный принцип, ни сужде-
ния вкуса не имеют своего единственного эмпирически данного ис-
тинного прототипа.

Р. Карнап шел по пути преодоления метафизики посредством
логического анализа языка. И на этом пути он «сокрушил», как он
считал, позиции М. Хайдеггера, якобы логически несостоятельные.

В работе М. Хайдеггера «Что такое метафизика?» содержалось
основополагающее утверждение «Das Nichts selbst nichtet» – «Ничто
ничтожествует». С точки зрения синтаксиса в этом утверждении ус-
матривается двойной грех – бессмысленность слова «ничтожеству-
ет» и неверность употребления слова «ничто» как субъекта, по-
скольку ничто не может быть чем-то или кем-то по определению.
Р. Карнап принял идею построения общего языка науки на физика-
листском базисе. Соответственно философская истина оказывается
возможной лишь путем приведения всех ее суждений в соответствие
с протокольными суждениями, физикалистским их базисом. Одна-
ко Р. Карнап попадает в своеобразную теоретическую ловушку. Если
язык физикализма является единым языком науки, то этот язык

                                                
1 См.: Философия и логика: новые взаимосвязи. – М.: ИНИОН, 2003. – С. 43.



Радикальные теории истины 21

должен быть общим для всех. Но каков эмпирически данный экви-
валент этой общности? Его не существует. И Карнап в своей работе
«Логический синтаксис языка» вынужден признать: не наше дело
устанавливать запреты; в логике не существует морали. Каждый
свободен создавать собственный язык, т.е. такую форму языка, ка-
кая ему представляется более подходящей. Значит, принцип вери-
фикации и философия физикализма не имеют отношения к созда-
нию языка науки? Но тогда необходимо специальное объяснение
того, как возможно свободное созидание и как его оценивать с точ-
ки зрения теории истины?

Без ответа на этот вопрос трудно объяснить, почему создание
общего языка науки на физикалистском базисе порождает абсурдную
ситуацию разительного противоречия между действительным языком
науки и полузакрытой системой, приведенной в соответствие с прин-
ципами физикализма. С этой проблемой и столкнулся Р. Карнап.
С одной стороны, в материализующей способности речи он увидел
ключ к объяснению метафизических суждений. Когда мы говорим
«пять – это не вещь, а число», то, в сущности, имеем в виду более
сложное суждение, а именно – «пять – это не вещь-слово, а число-
слово». Обычное использование упрощенных, хотя и удобных, суж-
дений и порождает, по мысли Р. Карнапа, метафизические представ-
ления, ошибки и абсурдные заключения. С другой стороны, общий
язык на базе физикализма не дан в готовом виде, а значит, эмпириче-
ски не существует: он создается человеком. И как же быть с истиной
такого создания, как и с истиной творческой деятельности вообще?
Какой физической реальности соответствует тот исходный образец,
который затем материализуется творцом? На эти вопросы физика-
лизм не может дать удовлетворительного ответа. Остается не ясной и
материализующая способность языка. Язык создает свою реальность,
которая не тождественна реальности физической, поскольку помимо
звука она заключает в себе смысл. Какова же природа реальности
смысла? Как выделить ее физикалистскую сущность? Если это не-
возможно, то ставится под вопрос и возможность верификации. Ве-
рификация начинает подменяться семантическим анализом, а истина
теперь усматривается в логической правильности суждений безотно-
сительно к эмпирически данной реальности. А это и есть эпистемиче-
ский базис метафизики. Круг замкнулся.



I. СТАТЬИ22

Если мысль обращена лишь к самой себе, к своей логической
структуре, как онтологии истинной реальности, то аналитическая
философия становится апологией метафизики, которую обвиняли
именно в том, что она создает свои миры в сфере сознания, отрыва-
ясь таким образом от действительной реальности. Аналитическая
философия начинает свое движение к Канту, который рассматривал
представление как продукт ментальной деятельности, а не как отра-
жение объективной реальности.

Но если истина возникает вне отношения с реальным миром
в самой ментальной деятельности и в ней заключена, то тогда оп-
равдано представление, согласно которому истинный мир – это мир
логически правильных построений, идеальных сущностей, т.е. са-
модостаточный идеальный мир. Обещая в начале пути максималь-
ное приближение философии к фактической реальности, в конце
своего пути аналитическая философия оказывается заключенной в
тюремной камере собственных спекулятивных творений.

На горизонте истории логики возникло и другое «облачко»,
которое стало закрывать ясное солнце критериев истины аналити-
ческой философии.

В истории логики существуют представления, согласно кото-
рым правильность суждений и конечных выводов определяется их
соответствием содержанию сакральных текстов, т.е. определенной
культуры субъекта, знающего высшую, абсолютную истину. С точки
зрения аналитической философии эту логику следует признать ирра-
циональной, лишенной реального смысла. Но по этой логике были
построены все мировые цивилизации. Значит ли это, что и их мы
должны признать лишенными какого-либо разумного смысла? Или
следует вернуться к анализу исходного основания критерия истинно-
сти и ложности? На самом деле, в исторических логиках исходным
основанием теста на истинность и ложность оказывалось то, что в
аналитической философии считалось лишь выражением мысли.

Так, например, индийская логика, насчитывающая двадцать
три столетия своей истории, тесно связана с интерпретацией ведиче-
ских текстов, т.е. с определенной спецификой выражения, как осно-
ванием истины.

В философии Вайшешика смысл padārtha как суммы катего-
рий можно толковать как классификацию значений и слов (pada) и
вещей (artha). Семантическая интерпретация таким образом приоб-



Радикальные теории истины 23

ретает онтологический смысл, что вряд ли можно толковать как
логическую ошибку. Такие категории, как субстанция, качество,
действие, общность, финальное микроразличие, позволяющее по-
нимать различия между атомами, присущность, выявляющая связь
между категориями, рассматривались и как значения слов, и как
реальные свойства самой действительности. Выделяя четыре формы
ценного знания, такие, как перцепция, вывод, идентификация и
вербальное знание, Ньяя добавляет еще и знание отсутствия. Отсут-
ствие, как кажется, не может иметь эмпирического эквивалента,
поскольку отсутствие – это пустота, небытие. Но ведь место, где
было что-то, как определенная точка пересечения пространства и
времени – это реальность, поддающаяся исчислению.

В китайской логике главной проблемой становится правиль-
ное использование имен, а тестом для проверки ценности доктрины
считается ее соответствие древнему авторитету, общему наблюдению и
практическому эффекту. Цель правильного использования имен –
это отличение благородного от низкого, схожего от различного. Ис-
пользование имен, когда их смысл твердо установлен, несоответст-
вующим образом приравнивалось к подделке веса и меры и счита-
лось аналогичным уголовному преступлению. Но разве философы
не знали, что критерий древнего авторитета включает в себя пози-
цию субъекта? Общее наблюдение также включает в себя позицию
субъекта – коллективного. Практический эффект также может дос-
тигаться различными средствами. Как же тогда понимать объектив-
ность такого толкования правильности суждений?

Потенциально в представлениях индийской и китайской ло-
гик можно видеть начала деонтической логики долженствования.
Действительно, согласно деонтической логике «ничто не может
быть обязательным и запретным в данный момент, и коль скоро мы
склонны делать то, что является обязательным, само по себе обяза-
тельно». То есть основание обязательности здесь не эмпирические
свойства предмета, а выбор субъекта. Это – исходное основание
дальнейшего логического рассуждения.

Аналогичным образом с точки зрения принципов модальной
логики «все, что необходимо, – возможно, то, что невозможно, –
необходимо ложно и наоборот».



I. СТАТЬИ24

С точки зрения принципа верификации такого рода сужде-
ния, не имеющие эмпирического эквивалента, следует признать не-
адекватными.

Принципы аналитической философии исключали возмож-
ность легитимации суждений, которые отражали амбивалентность
реальности. Не случайно Б. Рассел подверг критике позиции логика
Макколла, который подразделял суждения на пять классов: истин-
ные, ложные, определенные (всегда истинные), невозможные (все-
гда ложные) и вариабельные (т.е. неопределенные и невозможные),
т.е. иногда истинные, а иногда ложные. Например, суждение «Мис-
сис Браун не находится дома» может быть и истинным, и неистин-
ным. Рассел считал такие суждения не логическими предложения-
ми, а лишь функцией предложений.

Однако, как оказалось, в исторических представлениях логи-
ки, ее парадоксах и противоречиях находили отражение глубинные
проблемы выражения сущности цивилизационного бытия, мира и
человека.

Аналитическая философия начинает испытывать давление с
двух различных сторон – и с исторической, и с логической. Казавшееся
очевидным представление об истине как единственном результате про-
хождения представления через фильтр верификации начинает распа-
даться. В этой ситуации приемлемым начинает казаться поворот в сто-
рону прагматизма, который дает интерпретацию признания метафизи-
ки не как науки, стремящейся к постижению истины сущего, а как
средства решения тех или иных проблем. Этот подход меняет весь тип
отношения человека к миру, определяя роль истины как средства и
только как средства достижения определенных целей.

Эта тенденция проявилась уже в позиции Куайна, который
наряду со своим логическим толкованием аналитических и синтети-
ческих суждений обратился к философским проблемам онтологии.
Он считал, что философы делятся на две категории: на тех, кто счи-
тает, что мир состоит только из материальных вещей, и тех, кто от-
рицает это. Их суждения Куайн называл онтическими, полагая, что
они входят в ряд научных суждений об объекте, но отличаются от
них высшей степенью генерализации.

Качественное своеобразие онтических суждений состоит в
том, что о них нельзя сказать, истинны они или неистинны. Но как
в таком случае их оценивать?



Радикальные теории истины 25

Куайн предлагает свое решение этого вопроса. Он считает, что
приверженность к тому или иному решению в данном случае опре-
деляется привычным словоупотреблением. На самом деле, мы, на-
пример, отождествляем в своих суждениях кошку с определенной
суммой признаков. Соответственно, если некий предмет «х» облада-
ет этими признаками, то мы называем его кошкой. При этом «х» для
нас и есть как бы реальная кошка. Но в действительности же здесь
понятию, имеющему определенные признаки, субъект придает
свойство реальности. Аналогичные превращения характерны и для
онтических суждений.

Онтические суждения оказываются результатом привычных
обстоятельств. От повседневного соприкосновения с окружающим
миром возникает представление о его сущности как совокупности
вещей. Соответственно, философские теории рождают атомарную
конструкцию сущности мира. Характер включенности в те или иные
обстоятельства и определяет представления, наделяющие мир той
или иной сущностью, – материальной или нематериальной. При-
знание той или иной сущности определяет отношение человека к
миру. Здесь теоретическая предпосылка оказывается исходным
пунктом видения действительности. Если естествоиспытатель нахо-
дит сумчатое животное в Австралии и соответственно этому откры-
тию вносит коррекцию в классификацию видов, то философ стоит
перед вопросом, являются ли эти животные материальной реально-
стью. Невозможность доказательства применительно к миру в его
тотальности снимает вопрос об истинности философских суждений.
Однако это не означает бессмысленности философских суждений
вообще. Та или иная философская позиция определяет практические
позиции, которые занимает человек в жизни. Здесь иллюстрацией
может служить аналогия с позицией человека, принимающего кон-
цепцию изоляционизма. С позиции этой концепции он знает, как
решить проблему «быть или не быть», и определяет, что нужно де-
лать, чтобы страна укрепляла свои позиции в мире. Это не исключа-
ет того, что с противоположных изоляционизму позиций политиче-
ская стратегия будет казаться совсем иной.

Поворот аналитической философии в сторону прагматизма и
фиксирует Том Рокмор, полагая, что разными путями Куайн, Патнэм,



I. СТАТЬИ26

Рорти и Брэндом приходят к заключению, что прагматизм – это наи-
более жизнеспособная альтернатива формальной теории денотата1.

Утверждение прагматической ментальности как формы обще-
ственного сознания коренным образом изменяет отношение к нрав-
ственным и эстетическим ценностям, характер цивилизационных
отношений. Человек перестает рассматриваться как цель в себе, он
становится лишь средством для другого. Меняется и отношение чело-
века к природе. Это уже не прекрасное творение, а материал различ-
ных инженерно-технических решений. Эта опасность была подмече-
на уже в эпоху расцвета позитивистской ментальности, претендовав-
шей на роль исходного основания научного управления
общественной жизнью. В этом контексте Д.В. Философов приводил
любопытное высказывание Михаила Бакунина, который утверждал:
«Управление жизнью наукою не могло бы иметь другого результата,
кроме оглупления всего человечества»2. Очевидно, что в данном слу-
чае имелась в виду позитивистская ментальность, игнорирующая
специфику гуманитарного знания. Гуманитарное знание, постигаю-
щее сущность абсолютного и реальный смысл идеала, разрушается
позитивистской критикой метафизики. В итоге оказывается, по вы-
ражению В.В. Розанова, «подкопан самый корень земли», происходит
проституирование всей цивилизационной жизни. Если Беатриче
Данте замещает Маня с Невского, которая за рубль «задерет подол»,
то тогда ничего нет, можно «прокручивать царства, престолы, честь,
славу, имя родителей, смысл родства, потомков и предков…»3.

Как только истина факта переступает невидимую грань исти-
ны цивилизационного целого, она превращается в ложь.

4. Феноменология познания истины

Таким образом абсолютизация факта как исходного основа-
ния истины обусловила своеобразную логику исторического само-
отрицания аналитической философии. Тотальное освобождение
                                                

1 См.: Rockmore T. On the structure of twentieth-century philosophy // Metaphi-
losophy. – Oxford, 2004. – Vol. 35, N 4. – P. 467.

2 См.: Философов Д.В. «Большая Лиза» // Загадки русской культуры. – М.,
2004. – С. 204.

3 Розанов В.В. Загадки русской провокации: Статьи и очерки 1910 г. – М.,
2005. – С. 154.



Радикальные теории истины 27

философии от метафор, аналогий и представлений мифологии, ре-
лигии, метафизики наносило сокрушительный удар не только по
гуманитарному знанию, но и по самой аналитической философии.
Но почему это происходит? На этот вопрос и пыталась дать ответ
континентальная философия, в которой нашел свое выражение ра-
дикализм иного толка, а именно – концептуальное обоснование
легитимности «чистой субъективности».

Прежде всего следует назвать имя Эрнеста Кассирера, кото-
рый в своем фундаментальном труде «Философия символических
форм» (1923–1929) показал, что попытки приложить методы иссле-
дований структур естественно-научного и математического мышле-
ния к изучению проблем гуманитарных наук приводят к тому, что
упускается из виду самое главное, самое существенное в понимании
истины гуманитарного знания.

Кассирер отчетливо видел, что наряду с учением о формиро-
вании понятий и суждений в естественных науках, в результате ко-
торого определяется «объект» природы, должно быть выработано
определение для области «чистой субъективности», что позволяет
рассматривать любое явление как целое с определенной духовной
точки зрения. Истина с этой точки зрения есть соответствие той
форме, которую принимает дух.

Соответственно, Э. Кассирер прояснил значение общей тео-
рии форм выражения духа, включающей три составные части: язы-
ковую форму, феноменологию мифологического и религиозного
мышления, морфологию научного мышления.

Исследование языковой формы, по мысли Кассирера, рас-
крывает в многообразии языковых явлений взаимосвязь частей,
включенных в общую структуру. Это позволяет говорить о чистой
форме языка, которая обнаруживает себя в фазах чувственного и со-
зерцательного выражения, в выражении понятийного мышления.
Кассирер обращает внимание на тот факт, что вопрос о «происхож-
дении языка» неразрывно связан с вопросом о происхождении ми-
фа. В неменьшей степени проблемы истоков письменности, истоков
права и самой науки возвращают нас к той стадии, когда все они
покоились в непосредственном и нерасчлененном единстве мифо-
логического сознания. Явления современной жизни, считает Кас-
сирер, не могут быть познаны в присущей им «истине» без указания
на бытие, с которым они имеют генетическую связь. Мифологиче-



I. СТАТЬИ28

ское сознание должно быть понято как особый способ формирова-
ния духа, а не как бесформенный хаос, от которого пытаются отде-
латься и доказать его объективную несостоятельность. Соответст-
венно, Кассирер рассматривает миф не только как форму мышле-
ния, созерцания, но и как форму жизни.

Как форма жизни миф – это не выдумка, а реальность. При-
чем такая реальность, которая обладает своей внутренней последо-
вательностью, задающей определенный ритм и завершенность жиз-
ни от рождения и до смерти.

Кассирер расшифровывает значение феноменологического
подхода для постижения истины, подчеркивая, что в феноменологию
он вкладывает тот смысл, который имел в виду Гегель, для которого
феноменология была фундаментальной предпосылкой философского
познания. В области духа истина есть целое; оно не дано нам сразу, а
постепенно развертывается в движении мысли. Это не просто хао-
тичное движение сознания под воздействием случайных внешних и
внутренних импульсов, а движение по своеобразной духовной лест-
нице от Ничто к знанию Абсолютного. Это движение и составляет
сущность гуманитарной науки. Основополагающий принцип «Фило-
софии символических форм» составляет философская рефлексия,
которая не отрывает конец от начала и середины, а берет все три как
интегрирование момента, единого и целостного движения1.

Анализируя функцию экспрессивности, проблему репрезента-
ции функций построения научного знания, Эрнест Кассирер прихо-
дит к выходу, что в цивилизационном контексте «пространство как
таковое, мыслимое как “возможность существования”, не обладает
однозначно определенной формой, но оно открыто самым различ-
ным способам формирования… Согласно своему основному принци-
пу, философия символических форм не ограничивает сферу идеаль-
ного областью теоретического познания. Она раскрывает силу и дей-
ственность идеального в других, более глубоких слоях языкового и
мифологического мышления. Из этого следует, что каждой из облас-
тей соответствует своя собственная “пространственность”»2. Это об-
стоятельство коренным образом меняет понимание адекватности от-

                                                
1 См.: Кассирер Э. Философия символических форм: Феноменология позна-

ния. – М., СПб., 2002. – Т. 3. – С. 8.
2 Там же. – С. 333.



Радикальные теории истины 29

ношения человека и реальности. Истина не совпадает с универсаль-
ным соответствием представления отдельно взятому факту.

Истина есть целое, целое реальной цивилизационной жизни,
которое не дается сразу, а раскрывается исторически. Становится
понятным и подход к постижению сущности истины как схватыва-
ния целостности цивилизации. Поскольку каждой области соответ-
ствует своя «пространственность», то ставшая истина есть выраже-
ние этой цивилизационной целостности в своей «пространственно-
сти», т.е. в специфических условиях возможности существования.
Неистина здесь есть не только простое заблуждение, но и лишь час-
тичное выражение целостности. В этом смысле человек может быть
носителем истины, когда он соответствует требованиям той «про-
странственности», которая является условием возможности цивили-
зационного существования. Такой человек становится символом
своей «пространственности» как определенной цивилизации. И в
этом контексте неистина может совпадать с самоотождествлением
человека с требованиями иной «пространственности».

Возникает вопрос: возможно ли определение истины целого
применительно к универсальной феноменологической реальности,
не связанной со спецификой цивилизационной «пространственно-
сти»? В условиях, когда остракизм или вынужденная эмиграция
равносильны крушению нормального бытия человека, такой вопрос
может казаться абстрактным. Однако интенсификация процессов
глобализации способствует формированию универсального в циви-
лизационном смысле субъекта, космополита. Космополит является
символом выбора бытия, равнодушного к своеобразию своих родо-
вых цивилизационных ценностей. Выражением этой тенденции яв-
ляется феноменология познания, которая за исходное берет «чис-
тое», не обремененное цивилизационным своеобразием, знание.
Это – путь к глобальной стандартизации самосознания и, соответ-
ственно, образа жизни. Континентальная философия вплотную
столкнулась с этой проблемой. Соблазн найти универсальную циви-
лизационную истину порождал оригинальные доктрины, которые,
однако, порождали и свои контрапункты.

Континентальная философия, согласно Тому Рокмору, берет
начало в Гуссерле, предложившем путь чистой феноменологии для
формирования философии как строгой науки. Гуссерль ушел от
проблем объективности референции, т.е. отсылки к объективному



I. СТАТЬИ30

источнику информации как предмету познания. Эта проблема реша-
лась путем феноменологической редукции, вынесения всего реаль-
ного мира за скобки.

Он отвергал и психологический путь в логике. В итоге чистая
феноменология как строгая наука стала совпадать с таким пониманием
истины сознания, которая «освободилась» от всякой специфики циви-
лизационной пространственности. Закономерно возникал вопрос: ка-
ким образом, следуя идеям чистой феноменологии, человек может аде-
кватно взаимодействовать с реальным цивилизационным миром, в
котором он находится? Трудности с ответом на этот вопрос во многом
предопределили критическую линию континентальной философии.
Эту линию, по мысли Тома Рокмора, олицетворяют фигуры Хайдегге-
ра, Сартра, Мерло-Понти, Гадамера и Деррида. Характерно, что, как
отмечает Том Рокмор, уже Хайдеггер, казалось, возникший из Гуссерля,
не продолжил его дело, а скорее выступил резко против ряда считав-
шихся безусловно истинными положений, таких как феноменологиче-
ская редукция, сущностная интуиция, и провозглашаемого единства с
картезианством. На самом деле, если философский космос ограничи-
вается сферой сознания, то тогда вне поля зрения философии оказы-
ваются фундаментальные проблемы Бытия. Истина состоит в том, счи-
тает Рокмор, что Хайдеггер не столько продолжил, сколько положил
начало резкому разрыву с тем, что было названо феноменологическим
движением. Как казалось, феноменологическая редукция «снимает»
проблему реальной сущности цивилизационного бытия и таким обра-
зом направляет философию в тупиковое русло. Если продукт феноме-
нологической редукции выступает как некая совокупность неистори-
ческих, находящихся вне времени и пространства абстрактных истин,
то, как представляется, они утрачивают связь с действительным Быти-
ем, сущность которого раскрывается именно во Времени. Но значит ли
это, что цивилизация не несет в себе никаких констант? Если это так,
то можно ли вообще говорить о цивилизации как качественной опре-
деленности, сохраняющейся в истории? Абстрактного ответа на этот
вопрос не существует. Сущность цивилизационного Бытия – это скры-
тая данность, несущая в себе тайну, которая раскрывается в процессе
самоосуществления субъект-объектной реальности.

Но как прояснить эту тайну? Коль скоро исходным для анали-
за признается феноменальный мир, то смысл этого мира, его сущ-
ность постигается через видение его как целого. Философия может



Радикальные теории истины 31

претендовать на реальное знание, поскольку она проясняет знание
сущности Бытия как целого. И это целое существует, поскольку есть
его границы. Во-первых, это границы, которые определяются каче-
ственным своеобразием цивилизаций. Во-вторых, это границы Бы-
тия, включающего человека.

С одной стороны, для конкретного индивида – это его собст-
венные индивидуальные границы. С другой стороны, в своей онто-
логической сущности – это границы всех и каждого, относящиеся
не только к настоящему, но и прошлому и будущему. Здесь мы под-
ходим к выявлению подлинности универсального как пути жизни.

Человек, осознавая границы Бытия, подходит к постижению
подлинного смысла самореализации. Это предполагает восхождение
над горизонтом дурной бесконечности фактов и повседневных за-
бот. Детерминизм дурной бесконечности обстоятельств и событий
«расколдовывается» видением границ целого. Видение целого опре-
деляет путь адекватный самореализации. Выбор пути – это исходное
в новом типе бытия. Исходное для выбора – это «открытость», т.е.
абстрактная возможность всего. «Открытость» не может детермини-
ровать конкретное действие: она лишь создает возможность выбора,
как фактора преодоления эмпирических детерминант, понимаемых
как механизм применения парадигмы «достаточного основания»,
позволяющей опираться на формулу «стимул – реакция» при объяс-
нении и предсказании характера поведения. Если не учитывается
фактор истины выбора, то приходится неизбежно сталкиваться с
видимыми «странностями» в поведении, как якобы иррациональ-
ными, лишенными здравого смысла. Определение Бытия как цело-
го, представляющего абсолютную ценность для субъекта, поскольку
в этом целом заключаются время и пространство его жизни, пред-
полагает наличие границы, за которой данный тип цивилизацион-
ного бытия утрачивает свою сущность. Эта граница и есть ничто,
которое с позиций аналитической философии воспринимается как
фундаментальный алогизм. На этом и настаивал Р. Карнап, анали-
зируя суждение «Das Nichts Selbst nichtet». Преодоление этого ало-
гизма в рамках представлений аналитической философии невоз-
можно. Аналитическая философия исключает возможность опреде-
ления денотата, фиксирующего предметное содержание НИЧТО.

В феноменологической философии и абсолют, и ничто находят
свое определение в структурах цивилизационных отношений, как



I. СТАТЬИ32

условия сохранности или деструкции субъект-объектного Бытия. Оба
момента являются составляющими цивилизационной эволюции, со-
хранения – преодоления своей цивилизационной «пространственно-
сти». Преодоление своей цивилизационной «пространственности»
есть также процесс рождения открытости. Такую открытость нередко
ограничивают процессами глобализации экономической, политиче-
ской, информационной жизни. Однако открытость в феноменологи-
ческом смысле зависит от внутренней ориентации субъекта. Эта зави-
симость определяет возможность специфических форм логики, осно-
ванных на признании исходной истины сакральных текстов.
Поскольку эти истины находят свое подтверждение в рождении ци-
вилизации, то они обретают статус объективности в рамках чистой
субъективности. Вместе с тем истина чистой субъективности может
превращаться в утверждение неистины. Если истина чистой субъек-
тивности обусловлена качествами субъекта, то она побивается проти-
воположностью качеств субъектов.

Здесь и выявляется фундаментальная ограниченность истины
«чистой субъективности». Это наглядно проявляется в формах «ло-
гических правильностей», которые корреспондируют с особенно-
стями противоположных типологических качеств субъектов.

Философия традиционно выделяла типологические качества
субъекта, позитивные – правда, совесть, доблесть; и негативные –
трусость, злоязычие, льстивость, пустословие, неотесанность, угод-
ливость, бессовестность, бестактность, грубость, бесстыдство, кро-
хоборство, тупоумие, нечистоплотность, тщеславие, бахвальство,
высокомерие, подлокорыстие и болтливость.

Аналогичным образом можно говорить о различных качествах
цивилизационных субъектов, которые «выстраивают» логику фак-
тов в зависимости от характера своих качеств и тех исходных целей,
которые они ставят перед собой.

Ограниченность истины чистой субъективности легко проил-
люстрировать примером личных особенностей логики доказательств.

Феофраст в своем знаменитом произведении «Характеры»
иллюстрирует эту истину. Он отмечает, что льстец следующим обра-
зом выстраивает логику фактов для обольщаемого им спутника:
«Обрати внимание, как все глядят на тебя и дивятся». Покупая вме-
сте с ним сапоги, льстец замечает: «Твоя нога гораздо изящнее этой
обуви». Попробовав что-нибудь со стола хозяина, льстец говорит:



Радикальные теории истины 33

«Что за славный кусочек!», «Да в еде ты знаешь толк!»1. Страдающий
злоязычием выстраивает свою логику иначе. Отвечая на вопрос:
«Что за человек такой-то?» – он начинает с происхождения: его отца
звали Сосием (это – распространенное среди рабов имя), в солдатах
он стал Сосистратом (что означает «спаситель войска»), а после за-
числения в списки «демотов» (т.е. после утверждения в правах граж-
данства) – Сосидемом (т.е. «спасителем народа»). «Злословие, – за-
мечает Феофраст, – это для него и свобода слова, и демократия, и
независимость»2. Характеризуя опсиматию как усердие не по воз-
расту, Феофраст отмечает, что «в бане опсимат выступает борцом и
при этом поминутно виляет задом, желая этим показать, что он
опытный борец. И когда пляшут хоры женщин, то и старик пускает-
ся в пляс, сам себе подпевая»3. Логика его поведения определяется
стремлением выглядеть значительно моложе своего возраста. Оче-
видно, что и в современных явлениях школ злословия и пиар-
кампаниях наблюдается «выстраивание» информационных данных
в соответствии с логикой субъективности. Подлолюбец, например,
говорит, что нет честных людей по природе, негодяя же он зовет че-
ловеком свободным от предрассудков4. В распространенных сегодня
суждениях «все воруют», «все лгут» также просвечивает подход к
фактам именно с позиций подлолюбия. В каждом случае мы имеем
дело с индукцией, т.е. собиранием из моря эмпирических фактов та-
ких, из которых следует соответствующий вывод. Однако этот вывод
нельзя оценить адекватно, не принимая во внимание качества субъ-
екта, делающего этот вывод. А оценка качеств субъекта требует
иного уровня истины, а именно – истины общего принципа. При-
знание данного принципа общим требует эмпирического подтвер-
ждения. Но как получить такое подтверждение?

Если мы признаем универсальный характер истины принци-
па, то тогда все, что не соответствует этой истине, должно отвергать-
ся как ложное. Так, коль скоро мы считаем справедливость универ-
сальным истинным принципом, то должны согласиться с разруше-

                                                
1 Феофраст. Характеры. – Л., 1974. – С. 6–7.
2 Там же. – С. 38–39.
3 Там же. – С. 36–37.
4 Там же. – С. 39.



I. СТАТЬИ34

нием того мира, который противоречит этому принципу. Этого тре-
бует безусловный смысл истины.

Но на чем основывается универсальность принципа справед-
ливости? Если мы не желаем апеллировать к теологическому аргу-
менту, то тогда должны ссылаться на неотчуждаемость универсальных
прав человека: каждый человек обладает неотчуждаемым правом на
справедливость. В этом случае мы получаем тот общий знаменатель, к
которому можно приводить все субъективные истины.

Подтверждением истины универсального принципа справед-
ливости должно быть общее согласие. Получается, что как только бу-
дет нарушено общее согласие, универсальность принципа потеряет
под собой реальную почву.

Как получить эмпирическое подтверждение общего согласия
применительно к универсальному принципу? Это общее согласие
относится не только к гражданам настоящего, но также прошлого и
будущего. И здесь эмпирическая верификация универсального
принципа теряет смысл, поскольку становится невозможной.

Если истина универсального принципа теряет силу, то пред-
ставляется оправданным «скачок» от истины как универсального
принципа к «правильности» логики успеха. Логика успеха отталки-
вается от нереальности прав, которые кажутся неотчуждаемыми.
Например, право на жизнь представляется безусловно неотчуждае-
мым правом каждого человека. Однако если посмотреть на это пра-
во с точки зрения доступности пищи каждому, то окажется, что пра-
во может быть обеспечено для всех лишь в сравнительно небольшой
промежуток времени.

Нереальность неотчуждаемых универсальных прав, как ка-
жется, допускает признание определенных прав за человеком, на-
рушающим неотчуждаемые права других, скажем, за рабовладель-
цем. В этом случае открывается логическая брешь для легитимации
истины успеха во всех ее проявлениях. Успешная элита представляет
свою логику как соответствующую универсальной истине. Так, на-
пример, Феофраст определяет приверженность к олигархии как
стремление к господству, тесно связанное с корыстью. Эти две со-
ставляющие определяют «правильную логику» поведения олигарха.
Отклонения от этой логики могут быть вынужденными и поэтому
воспринимаются как нарушение правильной логики.



Радикальные теории истины 35

В соответствии с этой «правильной» логикой высказываются
такие суждения: «Нет в многовластии блага, да будет единый вла-
ститель», «Нужно собраться и обсудить, как избавиться от черни и
от рынка», «Чернь неблагодарна и благоволит лишь тому, кто уст-
раивает раздачи и казенные подарки», «Когда же наконец нас пере-
станут донимать общественными повинностями?»1 и т.д.

Здесь ряд суждений имеет определенную логическую после-
довательность, обусловленную нереальностью универсальных прав.

Правильность такой последовательности должна подтверждать-
ся практикой жизни. Так, логика финансового успеха диктует последо-
вательность действий, обеспечивающих превращение одного доллара в
два доллара, двух долларов в четыре и так до бесконечности. Это – оче-
видная правильность логики финансового успеха. Противоположная
логика ведет к разорению, и стало быть, она неправильная.

Однако «правильность» логики успеха это – «неправиль-
ность» с точки зрения истины чувства. Например, влюбленный, ста-
вящей своей целью завоевание симпатий своей любимой, строит
логику своих рассуждений и действий так, что он кажется для окру-
жающих человеком безрассудным. Бернард Мандевиль в своем зна-
менитом произведении «Басня о пчелах» так характеризует логику
любви: любовь заключается в расположенности и благожелательно-
сти в отношении любимого лица. Мы в лучшую сторону истолковы-
ваем все его слова и поступки и чувствуем склонность извинять и
прощать его ошибки, если вообще их замечаем; его интересы мы во
всех случаях делаем своими интересами, даже себе в ущерб, и полу-
чаем внутреннее удовлетворение, разделяя его глубокие чувства как
в горе, так и в радости. Это положение, каким бы невероятным оно
ни показалось, тем не менее правильно.

Со стороны влюбленный кажется безрассудным, но каждый
влюбленный ведет себя аналогичным образом.

Таким образом, мы сталкиваемся с различными типами субъ-
ективных форм истины, которые по видимости противоречат друг
другу. Истина универсального принципа находится в противоречии
с истиной успеха, а истина успеха оказывается в противоречии с ис-
тиной чувства. Возможно ли сочетание этих истин? Ответить на этот
вопрос теоретически затруднительно без рассмотрения проблемы

                                                
1 Феофраст. Характеры. – Л., 1974. – С. 35–36.



I. СТАТЬИ36

синтеза философских течений, дающих различное толкование сущ-
ности истины.

5. Возможность синтеза?

Предложения о компромиссе между аналитической и конти-
нентальной философией известны, однако оставалось не совсем яс-
ным, идет ли речь о формировании концептуального единства двух
направлений или же о компромиссе «тактическом» по принципу не-
обходимости «жить дружно» во имя общих интересов философии.

С точки зрения концептуальной необходимо видеть две выяв-
ленные сущности истины: истину как соответствие идеального мате-
риальному и истину как соответствие материального идеальному.
Очевидно, что в своей выявленной сущности эти истины кажутся ис-
ключающими друг друга. Значит ли это, что признание одной истины
как подлинной истины означает признание ложности другой, и на-
оборот? Или же возможно «соединение» этих истин? Если да, то ка-
ким образом? С точки зрения «тактической» действует иная логика:
дивергентные тенденции в философии «побивают» друг друга, ослаб-
ляя ее общие позиции. Философы должны объединиться, чтобы со-
хранить позиции философии. Но как добиться достижения этой це-
ли? Чтобы дать ответ на этот вопрос, необходимо уяснить природу
философских расхождений. Если они основаны на неких «недоразу-
мениях», то тогда необходимо создать условия для их устранения.
Этот вопрос и поднимает Том Рокмор. Если мы мысленно предста-
вим возможность свободной дискуссии между ведущими философ-
скими течениями, которая будет длиться достаточно долго, то можно
ли допустить, что удастся найти удовлетворяющий всех ответ? Вопрос
состоит в том, как возможна такая открытая и достаточно долгая дис-
куссия. Какие предпосылки необходимы для этого?

Как кажется, для этого прежде всего следует заняться психоло-
гическим и нравственным «очищением». Истоки противоречий неред-
ко коренятся в недостаточном внимании со всех сторон, невежестве и
презрительном отношении друг к другу. ХХ век в этом смысле можно
считать веком «дурной крови». И пока слабое знание друг друга будет



Радикальные теории истины 37

сохраняться, отмечает Том Рокмор, диалог между направлениями фи-
лософии остается затруднительным1. Но могут быть и другие причины.

Так, М. Фридман2 отмечает неблагоприятное воздействие по-
литической ситуации на возможность свободной философской дис-
куссии. Начавшаяся в Давосе в 1929 г. дискуссия между Кассирером и
Хайдеггером прервалась в силу изменения политической ситуации в
Европе. В связи с усилением влияния фашизма обмен аргументами
между Карнапом и Хайдеггером относительно центральной роли ло-
гики в философском дискурсе также прервался. Карнапу пришлось
эмигрировать. Хайдеггер, отвергавший взгляд Карнапа на логику,
принял нацизм, в то время как Карнап, утверждавший основопола-
гающую роль логики, отвергал его. Из этого мы можем сделать кос-
венное заключение, что если философский диалог отягощен несо-
вместимыми политическими позициями, то тогда проблема сближе-
ния дивергентных течений в философии не может быть решена даже
с помощью самого разностороннего и глубокого взаимного ознаком-
ления, психологического и нравственного очищения. Скорее, наобо-
рот, силы отталкивания могут стать вообще неодолимыми.

Серьезная неясность сохраняется и в отношении концептуаль-
ного аспекта проблемы. Создание благоприятной социальной почвы для
движения в направлении к общей философии не снимает, однако, во-
проса, почему адепты аналитической философии не хотят поучиться у
своих континентальных коллег, и наоборот. Это – сложный и много-
гранный вопрос, выходящий за рамки простого столкновения амбиций.
Делались попытки найти реальные механизмы сближения. Так,
М. Фридман предлагал выделить центральный пункт в дебатах ведущих
мыслителей аналитической и континентальной философии. Он считал,
что если в этом пункте удастся найти общее решение, то тогда, видимо,
можно будет преодолеть и остальные различия. С этой точки зрения
можно допустить, что Карнап и Хайдеггер могли бы стоять на достаточ-
но надежной общей почве, чтобы достичь прогресса в преодолении не-
согласия. Если этот процесс был прерван только по политическим моти-
вам, то тогда допускается возможность восстановить на практике идею

                                                
1 Rockmore T. On the structure of twentieth-century philosophy // Metaphiloso-

phy. – Oxford, 2004. – Vol. 35, N 4. – P. 468.
2 См.: Friedman M. A parting of the ways: Carnap, Cassirer, and Heidegger. – Chi-

cago, 2000. – XV, 175 p.



I. СТАТЬИ38

достаточно долгой и нескованной дискуссии ведущих философов, в
итоге которой можно подойти к общему пониманию истины. К этой
точке зрения склоняется М. Фридман. Том Рокмор считает эту точку
зрения Фридмана сверхоптимистической. Опыт показывает, что сама
идея, будто общая истина возникает в процессе нескованной дискуссии,
которую принимает Фридман, нередко опрокидывается на практике
неспособностью дебатов оторваться от тех позиций, которые с самого
начала занимали дискутанты. Сократ, отмечает Том Рокмор, был мудрее,
когда он склонялся к нескованной дискуссии, не питая, однако, иллю-
зий, будто если она будет достаточно продолжительной, то обязательно
приведет к общей истине. Том Рокмор справедливо замечает, что про-
дуктивная дискуссия возможна только в том случае, если дискутанты
разделяют общую позицию, в терминах которой различия между ними
могут быть исследованы и получат легальное подтверждение. Так, разли-
чия между Кассирером и Хайдеггером таковы, что они, даже оказываясь
в рамках феноменологической философии, вряд ли могут прийти к со-
гласию. Хайдеггер не стремился к встречам с Кассирером или Карнапом.
Хотя он был мало знаком с их взглядами, однако находился к ним в
сильной оппозиции, негативно относился к исходным принципам как
концепции Кассирера, так и аналитической философии, развитой Рас-
селом и Карнапом1.

Философские противоречия являются отражением противоре-
чий истин, возникающих в поле чистой субъективности. Поскольку
субъект формирует свою истину, которую он воспринимает как исти-
ну для всех, то он утверждает ее всеми наличными у него средствами.
Таким образом, абсолютизация истин чистой субъективности неиз-
бежно порождает их противоборство. И этот закон действует не толь-
ко в процессе столкновения философских позиций, но и в межциви-
лизационных отношениях. Оказывается, что истина чистой субъек-
тивности порождает перманентное состояние скрытой или открытой
войны. Общая истина в поле чистой субъективности – это диктатура
истины одного субъекта, обладающего реальными средствами утвер-
ждения своей истины, и подавления иных истин чистой субъективно-
сти как заблуждений. Комплекс империум – это механизм придания
универсального смысла истине чистой субъективности. Не случайно

                                                
1 См.: Rockmore T. On the structure of twentieth-century philosophy // Metaphi-

losophy. – Oxford, 2004. – Vol. 35, N 4. – P. 470–471.



Радикальные теории истины 39

Том Рокмор считает, что различия между аналитической и
континентальной философией имеют коренной характер и их нельзя
устранить путем продолжающихся дебатов. Эти различия нельзя уст-
ранить и путем определения приоритетной роли логики. Дело в том,
что сама «логика» в зависимости от интерпретации сущности истины
толкуется различным образом. Различия между аналитической и кон-
тинентальной философией питаются и важными политическими
принципами: от этих различий зависят ответы на вопросы: кто пуб-
ликует и каких философов; кто занимает должности в фондах; кто
получает важные гранты; кто входит в ключевые комитеты и кто из-
бирается на важные профессиональные должности? Не значит ли это,
что раскол является перманентной чертой философского ландшафта?
Прежде чем подойти к оценке общей ситуации в философии, есть
смысл оценить современную ситуацию с точки зрения цивилизаци-
онной функции философии. Отвечая на этот вопрос, Мариам Фрей-
зер, Сара Кембер и Силайа Люри пишут: «С одной стороны, научный
материализм продолжает удерживать позиции, несмотря на разруши-
тельные явления (экологические, технические, этические), которые
его сопровождают. С другой стороны, ни “культура”, ни “субъект”
(или субъект как он персонифицирован художником или ученым,
компанией, классом, нацией в языке или дискурсе) не доказали ре-
альность адекватной исходной точки исследования или критики»1.
Так где же следует искать исходную точку общей теории истины? Ее
необходимость сегодня увязывается с проблемой сохранения жизни,
установления таких отношений между традициями, как привилегией
культуры, и природой, которые сохраняют их взаимную «экологию» и
устраняют бифуркации, которые они порождают2.

И здесь возникает вопрос, как следует толковать жизнь в кон-
тексте современных цивилизационных изменений. Современный
человек живет в созданном искусственном мире. Если это так, то ис-
ходным пунктом этого мира оказывается информация, на основе ко-
торой этот мир строится.

                                                
1 Fraser M., Kember S., Lury C.. Inventive life: Approaches to the new vitalism //

Theory, culture and society. – L., 2005. – Vol. 22, N 1. – P. 3.
2 Там же.



I. СТАТЬИ40

Не является ли информация той «субстанцией», к которой
может быть отнесена общая истина, преодолевающая крайности
радикальных течений и открывающая путь к реалиям нового мира?

Нельзя ли слить воедино объективную истину факта с исти-
ной чистой субъективности, природу с цивилизацией, если предста-
вить цивилизационное бытие как процесс конструирования, в кото-
ром замысел субъекта находит реализацию лишь постольку, по-
скольку он учитывает реальные свойства объективности природы?

Сторонники этой точки зрения обращают свой взор к фило-
софии Канта.

И это не случайно. Кант во многом предвосхитил современ-
ную цивилизационную ситуацию. Он утверждал вслед за Руссо, что
человеческие пороки большей частью возникают потому, что циви-
лизационное состояние осуществляет насилие над природой, а вме-
сте с тем наше назначение как людей состоит в том, чтобы выйти из
грубого естественного состояния животных. В этих утверждениях
содержится скрытое противоречие. Если цивилизационное состоя-
ние осуществляет насилие над природой и это насилие есть зло, то
значит, нужно избавиться от цивилизационного состояния. Но если
назначение человека состоит в том, чтобы выйти из естественного
состояния, то цивилизационное состояние есть благо.

Кант видит разрешение этого противоречия в феномене со-
вершенного искусства. Совершенное искусство, полагал Кант, снова
становится природой.

Полагая совершенное искусство в качестве природы, Кант в
конечном счете не считает возможной истину сильного реализма, по
сути дела, отвергает ту линию в философии, которая уходила свои-
ми корнями в Демокрита и Платона. Кант создал основания конст-
руктивистского подхода к знанию. Именно этот подход, по мнению
Тома Рокмора, и восторжествует в XXI столетии.

Вместе с тем, как представляется, возникает теоретическая
возможность рассматривать проблемы универсальности истины про-
цедурно, с точки зрения рациональной организации информации.
В этом случае противоречия между истиной факта, истиной цивили-
зационного целого, истиной принципа, истиной успеха и истиной
чувства могут быть преодолены путем перевода проблемы плюрализ-
ма истины в информационную плоскость, рассматривая ее с проце-
дурной точки зрения. Универсальность рациональности в этом кон-



Радикальные теории истины 41

тексте обретает характер технической процедуры, находящейся в
рамках общей науки – «философии информации». В «философии
информации» природа исчезает, а вместе с ней исчезает и традицион-
ная проблема гармонии неба и земли, человека и природы.

6. «Философия информации»: реконструкция теории истины?

Выделение философии Канта в качестве водораздела между
некритической и современной философией имеет под собой реаль-
ные основания. Кант «снимает» проблему истины в ее традицион-
ном толковании, поскольку «вещь в себе», т.е. объективный матери-
альный мир, недоступна сознанию человека. Такой подход не за-
трагивал, однако, ключевой духовной проблемы, – проблемы
сакральных ценностей, которые отождествлялись в массовом созна-
нии с абсолютной истиной. Очевидно, что между истиной факта и
истиной успеха, с одной стороны, и сакральными истинами, в кото-
рые включаются истины цивилизационного целого, истины чувства
и принципа, – с другой, существует качественное различие.

Соответственно качественно отличается и логика следования
истине. Логика истины чувства ставит себя «выше» логики факта и
материального успеха. Логика сакрального целого ставит себя «вы-
ше» любой иной логики, в том числе индивидуальной и семейной.

Но в каждом случае действуют истины. Поскольку нет ничего
выше утверждения истины, то получается, что истина разрывает
человека на части и в конечном счете убивает его. Естественно-
научное знание не способно найти решение этой ключевой пробле-
мы. Поиск духовной истины, как ответ на нее, занял свое легитим-
ное место в гуманитарном знании.

ХХ век оказался перед фундаментальным вызовом. Проблема
духовной истины вновь буквально восстала из пепла разрушенной
метафизики. И это не случайно. Если достижения внешних успехов
на основе экспансии техники создают угрозу небытия, то оно лиша-
ется смысла с цивилизационной точки зрения. Однако имеет ли
подлинный смысл жизнь, которая отвергает научные и технические
успехи, тот комфорт, который они несут с собой? Этот парадокс,
поскольку он не имеет ясного решения, порождает эрозию понима-
ния цивилизационной перспективы.



I. СТАТЬИ42

Однако если парадокс является продуктом нашего сознания,
то тогда нужно «исправить» сознание, чтобы устранить парадокс.
Это и есть главная функция «философии информации».

а) Функция «философии информации»

Парадокс цивилизационной истины может быть представлен
как мнимый, если Бытие понимается как продукт совершенного
искусства, как замкнутый в себе мир информационной конструк-
ции. Бесконечность Природы вытесняется из этого мира как фило-
софская проблема. Это значит, что «философия информации» от-
крывает путь к качественно новому пониманию мировой гармонии.
Путь «философии информации» отталкивается от исходного пред-
ставления, в соответствии с которым коренные проблемы Бытия
могут, опираясь на прогресс информационной техники и техноло-
гии, найти техническое решение. Такой подход представляется со-
временным, поскольку отражает специфику той цивилизационной
реальности, которая и возникает в информационном обществе. Ее
специфика заключается в образовании информационной реально-
сти, как общей среды существования человека. Возникает тенден-
ция «ограничения» предмета философии этой средой, как средой
бытия вообще, а значит, и переформулирования природы воспри-
ятия ее ключевых проблем и прежде всего проблемы истины.

Реальные процессы становления информационного общества
воспринимаются в качестве специфической «материализации» конст-
руктивистской доктрины Канта. Мир информации, превратившийся в
глобальную среду, в информационную галактику, создан человеком;
вместе с тем он является той эмпирически данной реальностью, кото-
рую, как кажется, можно гармонизировать, используя для этого мощ-
ные механизмы информационно-компьютерных технологий и неогра-
ниченные возможности искусственного интеллекта. Тем самым нахо-
дят свое решение и ключевые духовные проблемы: абсолютные
ценности вытесняются рациональными решениями в конкретных си-
туациях жизни. Так создается новый мир, который не является транс-
цендентным для сознания человека: «вещь в себе» вытесняется из до-
минант внимания человека. Доминанты внимания теперь направлены
на информационный мир, который отождествляется в сознании с под-
линной реальностью. Эта подлинная реальность уникальна в том отно-



Радикальные теории истины 43

шении, что оптимальные решения в ней находятся искусственным ин-
теллектом, компьютерными системами, так что собственная интеллек-
туальная и духовная деятельность человека может быть «облегчена»
радикально. Исчезают сами собой драматические проблемы истины
выбора, проблемы совести, долга и чести. На почве таких представле-
ний должно произойти «отмирание» сложностей прежней философии;
прежние философы воспринимаются как «любители», следующие, по-
добно Птоломею, ложным исходным астрономическим представлени-
ям, создающим искусственные трудности в понимании жизни и путей
решения ее проблем. Их беда состояла в том, что они не были знакомы
с теорией и реалиями искусственного интеллекта. Эта точка зрения
наиболее рельефно была высказана А. Сломаном. Однако что означает
для жизни цивилизации тотальная десакрализация? Что происходит с
сакральными ценностями, когда они превращаются в системы инфор-
мационных отношений и вводятся в компьютер? Не утрачивают ли при
этом сакральные ценности качества истины?

На первый взгляд смещение истины бытия в мир информа-
ции позволяет удивительно легко находить решение тех философ-
ских проблем, которые казались неразрешимыми. Так, например,
ключевая проблема синтеза дивергентных философских течений –
приведение их к общему знаменателю – перестает быть проблемой,
поскольку содержание этих течений превращается в информацию.
Информация как определенным образом оформленное знание о
содержании философских доктрин не требует оценки этих доктрин
с точки зрения теоретической истины. Она требует лишь истинного
знания о содержании этих доктрин независимо от их истинности или
ложности. Таким образом философские учения, будь то концепции
аналитической или континентальной философии, оказываются на
одном поле информации, соседствуя и не вступая в противоречие
друг с другом. Этот феномен можно определить как информацион-
ную толерантность. Информационная толерантность по видимости
совпадает с толерантностью философской, легитимизирующей
многообразие истин, поскольку это многообразие выражает сущ-
ность субъект-объектной цивилизационной реальности. Различное
положение субъектов в этой реальности является основанием плю-
рализма субъективных истин, которые лишь в своей совокупности
представляют объективную цивилизационную истину. Это выразил
своим уникальным языком В.В. Розанов. Он писал: «На предмет



I. СТАТЬИ44

надо иметь именно 1000 точек зрения, не две и не три: а – тысячу.
Это – “координаты действительности”… Отсюда: – кто знает исти-
ну? – Все. – А не мудрецы? – Все и есть мудрец; а один всегда есть
только “он”»1. В контексте специфики цивилизационной истины
одна-единственная позиция не может быть объективно истинной,
хотя она утверждается как абсолютная истина и таким образом пре-
вращается в заблуждение. «Самое устойчивое, – писал В.В. Розанов,
– именно ложь… А “утвердить ложь” ничего не стоит. Да нечего и
утверждать: стоит столбом и никуда не валится»2.

Философская толерантность при всем видимом сходстве от-
личается от информационной толерантности принципиально. Фи-
лософская толерантность соотносит содержание доктрин с объек-
тивной сущностью реальности. Информационная толерантность
остается в рамках содержания доктрин, их текста, вынося проблему
объективности истины за «скобки».

Феномен информационной толерантности как ключевой
фактор, оказывающий влияние на духовную жизнь современного
общества, находит свое концептуальное оформление в философии
постмодернизма. Если компьютеры формируют реальный мир со-
временного человека, то тогда этот мир будет расширяться, осуще-
ствляя в потенции бесконечную экспансию. Это – новая расши-
ряющаяся Вселенная, возникшая из точки информационного взры-
ва. Этим миром человек владеет постольку, поскольку он создает
программное обеспечение и правильно им пользуется. Как кажется,
здесь остается не ясным лишь один вопрос: в каком психологиче-
ском состоянии оказывается человек, весь мир которого просчитан
и организован компьютерами, так что он может прочертить на дис-
плее всю свою жизнь от рождения до смерти, вычислив ее опти-
мальную траекторию? Привычка к жизни в замкнутом информаци-
онном пространстве порождает феномен страха перед неопределен-
ностью бытия в природе. Неопределенность и непредсказуемость
природы кажутся фатальными.

                                                
1 Розанов В.В. Собрание сочинений. – М.: Республика, 1997. – Т. 8: Когда на-

чальство ушло… Мимолетное 1914 год. – С. 527.
2 Розанов В.В. Собрание сочинений. – М.: Республика, 1998. – Т. 9: Сахар-

на. – С. 30.



Радикальные теории истины 45

Вместе с тем человек начинает испытывать страх перед свобо-
дой выбора. Он не знает истины выбора в природе и не умеет само-
стоятельно находить эту истину, поскольку получает ее в готовом
виде от своей информационной среды.

Кроме того, возникает почва для страха иного рода: это – фе-
номен информационной клаустрофобии, болезненного страха перед
просчитанностью жизни от ее начала и до ее конца. Это можно счи-
тать одним из новых потенциальных парадоксов «философии ин-
формации». То, что человек считал наибольшей угрозой – хаос бес-
конечности природы, превращается в желанную реальность, как
основание свободы выбора в неопределенности ситуаций жизни.

И здесь возникает другой вопрос: обретают ли просчитанные
на компьютере истины выбора такой же авторитет, как и заповеди
Моисея? Или же они носят лишь рекомендательный характер, ос-
тавляя за человеком право действовать свободно? Этот вопрос оста-
ется без четкого ответа. Но в этом случае человек оказывается в до-
правовом обществе, – обществе, где не действует обязательность
закона. Как подходит к этим проблемам «философия информации»?

«Философия информации» конкретизирует основополагаю-
щую идею Канта, согласно которой человек не познает мир, находя-
щийся за пределами его сущности, а формирует его в соответствии с
природой своего сознания. Новым здесь является акцент на компью-
терной технологии, как такой силе, которая снимает покровы, транс-
формирует, контролирует мир, нередко придавая форму и создавая
новые реальности в этом процессе, провоцирует оригинальные идеи,
придает форму новым концепциям и порождает неожиданные про-
блемы. При этом полагается, что чем более онтологически мощной и
проникающей является эта технология, тем более глубоким и про-
должительным оказывается ее интеллектуальное влияние.

В этом смысле «философия информации» идет дальше Канта:
поскольку подлинный мир состоит из конструкций, созданных че-
ловеком, то современное бытие следует рассматривать как выраже-
ние окончательного триумфа Homo faber – человека созидающего.
Человек превращается в человекобога – творца бытия. Он кажется
суперменом, реализованной мечтой Фридриха Ницше.

Однако «вещь в себе» проявляет себя в непредусмотренных
программным обеспечением явлениях – землетрясениях, цунами,



I. СТАТЬИ46

ураганах, извержениях вулканов, природных и социальных катаст-
рофах, как, впрочем, и в феноменах гармонии.

Вера в истинность представления о человекобоге рождается
на почве неизбежности и необходимости глубокого концептуаль-
ного взаимодействия философии с технологией. Это закономерное
взаимодействие трактуется как альянс «софии» и «техне», дающий
невиданный синергетический эффект, а вместе с тем и новое миро-
понимание. Эта линия начиная с 60-х годов прошлого века последо-
вательно утверждается группой теоретиков, таких как Террелл Би-
нам и Джеймс Мур.

б) Новая философская парадигма

Террел Бинам и Джеймс Мур в своей работе «Дигитальный
феникс: как компьютеры изменяют философию»1 отмечали возник-
новение новой философской парадигмы: компьютеры снабжают
философию совокупностью простых, но невероятно плодотворных
понятий, включая предмет философии, методы и модели для фило-
софского исследования, принося новые возможности и вызовы тра-
диционной философии.

Смысл этого вызова состоит в качественно новом понимании
реальности, механизмов ее постижения и принятия практических
решений. Если традиционная философия придавала принципиаль-
ное значение умозрению, т.е. интеллектуальному видению сущности
сущего, то теперь философ может использовать электронные техни-
ческие средства, чтобы приблизиться к истине. При этом, однако,
возникает вопрос: к какой истине приближается философ? Разве не к
сумме мнений других философов, зафиксированных и обработанных
для компьютера? А задача философии как раз заключается в том,
чтобы на место мнений поставить знание истины.

Попытку проанализировать эту ситуацию и предпринял
Л. Флориди. Его анализ поставил под сомнение многие постулаты и
оптимистические утверждения «философии информации», хотя он
разделяет ее исходные идеи. Лучано Флориди в работе «Что такое
философия информации?» (2003) дал ее расшифровку как новой

                                                
1 См.: The digital phoenix: How computers are changing philosophy / Eds.: By-

nam T.W., Moor J.H. – Oxford, 1998. – 412 р.



Радикальные теории истины 47

дисциплины, имеющей дело с критическим исследованием концеп-
туальной природы и основных принципов информации, включая ее
динамику (особенно компьютеризацию и информационный поток),
использование и науки о ней; с разработкой информационно-
теоретических и компьютерных методологий и их применением к
философским проблемам1.

Лучано Флориди считает, что специфика «философии ин-
формации» определяется основным вопросом «что есть информа-
ция?», на который и нужно дать ответ. Если этот ответ будет сво-
диться к характеристике отдельных свойств информации в ее мно-
гообразных формах выражения, то это не будет философия.
Принципиальной проблемой «философии информации» Лучано
Флориди вслед за Гербертом Симоном считает вопрос: как информа-
ционные и коммуникационные технологии расширяют наши философ-
ские способы мышления? Однако речь должна идти не просто о рас-
ширении философских способов мышления, а о новом качестве фи-
лософии, как отношении человека к информационной реальности и
интерпретации этой реальности.

От расшифровки сущности информации зависит понимание
того, как противоречивые истины могут быть соединены таким об-
разом, чтобы предстать как некие ипостаси единой реальности –
информации, следующей единой логике правильности суждения.
Таким образом, естественно, должно элиминироваться многообра-
зие истин и логик.

Лучано Флориди предвосхищает те трудности, которые могут
встать на пути новой философии, – от полного провала до частичного
провала, который также может подорвать доверие к проекту в целом.
Свои надежды адепты «философии информации» связывают с из-
вестным эффектом Планка, который считал, что новаторские идеи в
науке редко постепенно покоряют своих оппонентов, как, впрочем,
редко происходит и мгновенное обращение в новую веру подобно
тому, как Саул вдруг обратился в апостола Павла. Новаторские идеи
побеждают потому, что их оппоненты постепенно умирают, а моло-
дежь с самого начала принимает новые идеи как единственную исти-
ну. Следует, однако, заметить, что эффект Планка не совсем приме-

                                                
1 См.: Floridi L. Open problems in the philosophy of information // Metaphiloso-

phy. – Oxford, 2004. – Vol. 35, N 4. – P. 555.



I. СТАТЬИ48

ним или, точнее, – совсем неприменим к философии. Многие под-
линные философы подобно птице Феникс возрождались к новой
жизни как раз после своей физической смерти. Парадигма Христа,
распятого при жизни и возродившегося в духе христианства, может
быть отнесена и к носителям подлинной философии. Каждый раз
триумфальное «преодоление» учения традиционной философии за-
канчивалось смертью революционного доктринерства, абсолютизи-
ровавшего те или иные модные веяния.

Характерно, что, не дожидаясь действия эффекта Планка, Луча-
но Флориди совершенно откровенно признает, что он решил «оста-
вить» метатеоретические проблемы, такие как «Каковы основания
“философии информации”?» или «Какая методология утверждается
“философией информации”?» Он решил сфокусировать внимание на
проблемах, которые проясняют информационную природу философии
и определяют, может ли виртуально любой философский вопрос быть
перефразирован в терминах информационных и компьютерных идей1.

При этом обнаруживаются вопросы, на которые «философия ин-
формации» не может (или пока не может) дать сколько-нибудь внятные
ответы. В силу этого, считает Лучано Флориди, методология «филосо-
фии информации» может быть признана ущербной: она легко порождает
информационно-теоретическую двусмысленность, а именно – подтал-
кивает к выводу, что если «х» может быть описан в информационных
терминах, то и природа «х» действительно информационная.

В этом и заключается суть вопроса: можно ли представить ма-
териальное и идеальное в качестве информационных феноменов,
т.е. тождественны ли материя и идея информации? Можно ли в этом
контексте трактовать истину как соответствие идеального матери-
альному или материального идеальному? Очевидно, что в информа-
ционном, замкнутом в себе контексте такая постановка вопроса
представляется некорректной.

Но чем, в сущности, является информация – материальным
или идеальным феноменом? Или она нечто «иное», но тогда как по-
нимать в ее контексте истину? Не правомерно ли рассматривать ис-
тину как феномен, заключенный в самой форме информации как
продукте комбинирования? Если легитимность «философии ин-

                                                
1 См.: Floridi L. Open problems in the philosophy of information // Metaphiloso-

phy. – Oxford, 2004. – Vol. 35, N 4. – P. 559.



Радикальные теории истины 49

формации» определяется возможностью редуцировать любую про-
блему и любое объяснение в информационную проблему или ин-
формационное объяснение, то возникает исходный вопрос: каково
отношение факта, как объективной реальности, и информации?

Если объективный факт редуцируется и существует только как
информация, то возникают условия формирования специфического
типа сознания, резко отличающегося от традиционного, основан-
ного на здравом смысле, признающего объективность вещной ре-
альности, в которой человек живет и действует практически. Теперь
человек должен осваивать новый информационный мир, вытес-
няющий привычные формы реакций, возникающих в мире вещного
окружения человека.

в) Информания

Редуцирование феноменов реального бытия в информацион-
ные феномены может иметь широкие цивилизационные следствия,
которые могут быть определены как явление информании (информа-
ция + мания = информания). Внешние проявления информании –
это вера в подлинность бытия в мире компьютерных игр, знакомств,
общений и т.д., когда общение с компьютером превращается в само-
цель, становится единственной реальностью подлинной жизни. Под-
линность здесь получает свое оправдание, поскольку замкнутый в
себе информационный мир представляет собой рационально органи-
зованное целое, в котором становятся возможными рациональные
решения применительно ко всем мыслимым ситуациям жизни.

Информания превращается в тип социальной ментальности,
подтверждаемой оптимистическим чувством, с одной стороны, и
признанием универсальности логики информации – с другой.
В этом мире исчезает трансценденция. Если логика информации
универсальна, то она и есть единственный путь правильного мыш-
ления, и в этом смысле информания – это не отклонение, а норма,
тогда иные формы логики следует считать ущербными, поскольку
они относятся к «неподлинному бытию». Однако, чтобы принять
такую позицию, следует прояснить, является ли информация той
субстанцией, которая охватывает все формы бытия?



I. СТАТЬИ50

Л. Флориди считает, что ответ на вопрос «Что такое информа-
ция?» имеет принципиальное значение. Он пытается прояснить
сущность информации путем рассудочных ее описаний.

Очевидны внешние данные информации, такие как способ-
ность к накоплению, сохранению и передаче. Однако какова сущность
информации, как ее можно определить? Информацию, отмечает
Л. Флориди, можно рассматривать с трех точек зрения: реальности, в
качестве образцов которой являются физические сигналы, которые
сами по себе не являются ни истинными, ни ложными; как информа-
ции о реальности, как семантической информации, оцениваемой с точ-
ки зрения качества; информации для реальности, под которой подра-
зумевается инструкция, подобная генетической информации. Но что
же является общей сущностью в этих описаниях информации? Как
оказывается, ответить на этот вопрос весьма сложно: здесь наблюда-
ется расхождение точек зрения. Шеннон и Вивер определяют сущ-
ность информации в терминах вероятности ее пространственного
распределения, теории коммуникации (математической теории ко-
дификации и коммуникации посредством временных сигналов). Бэр-
Хиллель, Карнап и Дрецке предпочитают вероятностный подход, оп-
ределяя семантическую информацию в терминах пространственных
отношений и обратной связи между информацией о Р и вероятно-
стью самого Р. Существует модальный подход, определяющий ин-
формацию в терминах модальных пространственных отношений и
внутреннего соответствия (информация, передаваемая Р, есть сово-
купность возможных миров, не входящих в Р). Системный подход
определяет информацию в терминах пространственного соответствия,
выявления информационных путей возможной передачи информа-
ции в пространственных состояниях системы. Дедуктивный подход
определяет информацию в терминах логического вывода, ценного с
точки зрения эпистемической теории, которой придерживается дан-
ная личность. И наконец, семантический подход, которого придер-
живается сам Л. Флориди, определяет информацию в терминах хо-
рошо оформленных, значимых и истинных данных.

Л. Флориди полагает, что каждому из этих подходов может
быть дано интенционалистское прочтение путем интерпретации
соответствующего ему пространства как пространства концептуаль-
ного, в котором информация сводится к преодолению той или иной
степени неопределенности или к содержательной неожиданности



Радикальные теории истины 51

применительно к уровню знаний того, кто получает информацию
(технически это определяется как «нужность информации»).

Поскольку коммуникационная теория подходит к информа-
ции как к физическому явлению, то она интересуется не ее полезно-
стью, соответствием, значением, содержанием данных, а уровнем
детализации и частотой получаемых данных, не подвергающихся
какой-либо интерпретации. К ней хорошо приложима математиче-
ская теория, поскольку центральным для нее является вопрос о том,
имеются ли данные и сколько их, а не то, какую информацию они
несут с собой. Что касается остальных пяти подходов, то все они
обращены к семантическому содержанию информации. И Л. Фло-
риди закономерно задается целым рядом вопросов: создает ли ком-
муникационная теория необходимые основания для теории семан-
тической информации? Совместимы ли семантические подходы
друг с другом? Существует ли среди них логическая иерархия? Вно-
сят ли эти подходы ясность в понятие «данные»?

Именно проблема ясности в определении «данные» и оказыва-
ется ключевой. Являются ли данные продуктом информационных
конструкций, созданных по правилам, которые и определяют их пра-
вильность, или критерий «правильности» данных – это их отношение
к действительному миру, находящемуся вне этих конструкций?

Проблемы «философии информации» получают различный
смысл в зависимости от ответа на эти вопросы. Просто совместить
различные позиции и прийти к единой концепции информации ка-
жется затруднительным. Л. Флориди считает, что мы имеем дело
лишь с постановкой проблемы, но отнюдь не с окончательным отве-
том на вопрос «что такое информация?» Но если нет ответа на во-
прос «что такое информация?», то как можно дать определение
«философии информации», т.е. философии того, что мы не знаем?

Аналогичные проблемы возникают и при рассмотрении
Л. Флориди динамики информации. Это – не проблемы управления
такими процессами, как поиск информации, ее обработка, сбор,
хранение, публикация, форматирование; распределение, верифика-
ция, контроль качества, оценка и т.д. Речь идет о информационных
процессах как таковых, независимо от фазы нахождения между ее
вводом и выводом. Коммуникационная теория, считает Л. Флориди,
как математическая теория трансмиссии данных может оказать в
этом вопросе лишь маргинальную помощь. Л. Флориди ставит про-



I. СТАТЬИ52

блему информации не как проблему превращений ее субстацио-
нальной основы, т.е. не онтологически, а онтически: как возможно,
чтобы что-то несло информацию о чем-то другом? Это проблема при-
роды данных как своего рода вагонеток информации. Здесь мы име-
ем дело с метафорой, которая не раскрывает природы информаци-
онных процессов, а определяет носителя информации как не
имеющего ничего общего с ее содержанием. Вместе с тем сама ин-
формация, поскольку она превращает все данные в информацион-
ные категории, становится «заместителем» факта. Это кардинально
меняет характер толкования знания и понимания. Традиционно ис-
тинное знание истолкования как его соответствие своему предмету.
При этом, по выражению В.В. Розанова, знание может быть отры-
вочным, бессвязным. Понимание в отличие от знания цельно, от-
дельные явления оно рассматривает в их взаимной связи1.

Если факты вытесняются их «заместителями», то тогда естест-
венно возникает вопрос об истолковании правильности информа-
ции и специфике ее логики.

Если правильность в информационном космосе означает сле-
дование тем правилам, которые определяются программным обес-
печением компьютерной техники, то тогда «философия информа-
ции» становится основанием легитимного утверждения программи-
стов как творцов Бытия, с одной стороны, и послушных масс,
следующих компьютерной правильности жизни, – с другой. Катего-
рии свободы, прав человека и нравственности лишаются смысла.

г) Логика дизайна

Информания определяет специфику информационной логи-
ки. Правильность суждений в замкнутом информационном космосе
не соотносится ни с объективностью факта и положения дел, ни с
истиной цели как выражением чистой субъективности. Правиль-
ность здесь определяется соответствием некоторой системе. Систе-
ма – это определяющая понимание эпистемическая реальность. Ак-
тивность в рамках эпистемической реальности совпадает с дизай-
ном. Дизайн как найденная форма есть результат активности в

                                                
1 См.: Розанов В.В. О понимании. – СПб.: Наука, 1994. – С. 13.



Радикальные теории истины 53

эпистемической реальности, т.е. получения нового знания формы.
Найденная новая совершенная форма и есть реализованная истина.

Эпистемическая реальность допускает комбинирование феноме-
нов, а значит, и определенный плюрализм в получении реализованной
истины. Информационная логика содержит две ипостаси: открытие и
изобретение. Открытие – это не открытие объективного факта как тако-
вого и познание его сущности, а обнаружение данных, которые могут
соответствовать формированию определенной системы. Изобретение
есть комбинирование данных, выявление их соответствия или несоот-
ветствия требованиям системы. Создание совершенной системы есть
изобретение, основанное на открытии и творческой активности субъек-
та. Качество дизайна определяет сущность информационной логики.
Логика должна вести к получению нужного качества дизайна.

Возникает вопрос: можно ли вести речь об общей информаци-
онной логике?

Единство логики научного знания традиционно определяется
единством опыта и единством правильно построенной дедукции.

Если логика информации – это логика дизайна, то в этой логи-
ке объективность присутствует специфическим образом, а не как
простая данность. Лучано Флориди отмечает, что исходное суждение
логики информации – субъект «S» информирован о том, что имеет
место событие «Р», – требует дополнительной расшифровки, опи-
рающейся на эпистемическую логику (логику того, что «S» знает, что
такое «Р»), которая, в свою очередь, опирается на доксастический
анализ знания («S» верит в то, что существует «Р»). Иными словами,
реальность здесь возникает как продукт виртуального знания субъек-
та и продукт его веры. То есть это может быть некая виртуальная ре-
альность, а не действительность как таковая. Характер логики ин-
формации зависит от того, каким образом из хаоса данности вычле-
няются такие ее фрагменты, которые годятся для формирования
определенной системы в контексте данного дизайна. В этом смысле
информационная объективность плюралистична в своей сущности,
поскольку является основанием различных форм дизайна. Дизайн
задает систему параметров, к которой «примеряются» и «подгоняют-
ся» данные, обретающие в системе новое смысловое качество.
«Слияние» субъективности и объективности в дизайне – это реаль-
ный процесс, и если он удается, то это сигнал правильности исходных
суждений. Таким образом возникает информационная реальность,



I. СТАТЬИ54

качество которой зависит от того, как она «сконструирована». В этой
связи возникает вопрос: можно ли говорить о создании единой кон-
цепции информации?

Л. Флориди считает, что возможны два подхода к решению
этой проблемы – редукционистский и нередукционистский.

Редукционистский подход имеет в виду возможность выделе-
ния единой концепции информации из широкого многообразия мо-
делей, теорий и объяснений. Нередукционист, однако, считает, что
мы, возможно, имеем дело с логически независимыми и взаимно не-
сводимыми концепциями. Лучано Флориди вслед за Шенноном
предпочитает занять позицию нередукциониста. Но как тогда следует
толковать единство знания в «философии информации»? К чему оно
относится? Оно относится к онтологии замкнутого в себе бытия. Од-
нако если в результате практической реализации логики дизайна воз-
никает замкнутая информационная система, то можно предполо-
жить, что все процессы, происходящие в ней, будут вести к увеличе-
нию ее энтропии. Иными словами, это будет саморазрушающаяся
система, подчиняющаяся действию второго закона термодинамики.

В этой связи возникает вопрос: можно ли считать знание все-
охватывающим когнитивным фундаментом информации? Это – во-
прос принципиальный. Если вербальное знание составляет фунда-
мент информации, образующей реальную онтологию бытия, то тогда
логику дизайна следует признать универсальной. Однако здесь воз-
никают первые серьезные сомнения, поскольку эти выводы вступают
в противоречие с выводами даже такой точной науки, как математика.
Теорема Гёделя, как известно, гласит, что при развитии математики
мы неизбежно будем встречаться с необходимостью высказать сужде-
ние, ни справедливость, ни ложность которого не могут быть логиче-
ски доказаны. Не значит ли это, что онтология реальной жизни не
может быть сведена к замкнутой информационной системе?

Этот же вопрос возникает в связи с феноменом «черных дыр».
«Черные дыры» поглощают находящиеся поблизости от них энергию
и вещество, в том числе и проходящие мимо них световые волны. Тем
самым «черные дыры» поглощают носителей информации, и соответ-
ственно, их сущность не может быть выражена информационно. Но
они представляют собой объективную физическую реальность.

Вообще космос как реальность – это ненаблюдаемая целост-
ность, мы наблюдаем в нем только то, что нам доступно здесь и сейчас.



Радикальные теории истины 55

Загадочность космоса проявляется в согласованности фунда-
ментальных физических констант: незначительное изменение гра-
витационной постоянной или скорости света, как утверждает
Н.Н. Моисеев, привело бы к тому, что в таком мире уже не могли бы
возникнуть стабильные космические образования и, конечно,
жизнь в ее современном понимании1.

Закономерно возникает вопрос: каким образом наука осмыс-
ливает такого рода проблемы? Не вынуждена ли она сегодня бро-
сить ретроспективный взгляд на историю познания, переосмыслить
те его формы, которые были объявлены позитивистской философи-
ей как антипод научного мышления и полная бессмыслица?

Лучано Флориди признает, что существуют различные типы
знания. Ссылаясь на работу Даммита «Происхождение аналитиче-
ской философии»2, он воспроизводит мнение Эванса, согласно ко-
торому существует более фундаментальное информационное поня-
тие, нежели вербально выраженное знание.

Знание приковывает внимание философов, и они анализиру-
ют информацию через феномен знания. Между тем поток информа-
ции действует на более глубоком, базисном уровне, нежели получе-
ние и вербальная передача знания. И поскольку современная фило-
софия в своей сущности является философской семантикой (своего
рода теологией без Бога), то, считает Лучано Флориди, необходимо
для толкования «философии информации» обратить внимание на
область информационной семантики. Центральный вопрос здесь –
что такое «данные»? Что дано в информационном пространстве?
В пространстве реальной жизни информационные данные не ис-
черпываются базами хорошо осмысленных данных, находящихся в
компьютерах. Информационное взаимодействие происходит на всех
уровнях жизни. Информация обретает самые разнообразные формы
вплоть до мимики и жестов.

При этом оказывается, что одни и те же жесты могут иметь
различный смысл. Когда американец соединяет большой и указа-
тельный пальцы в виде буквы «О», то этот жест означает «прекрас-
но». В Аргентине этот жест имеет иное, а именно – непристойное
значение. В условиях расширения глобальных коммуникаций необ-

                                                
1 См.: Руэн (Андрей Корсанов). Диалектика Абсолюта. – М., 2005. – С. 56.
2 См.: Dammett М. Origins of analitical philosophy. – L., 1993. – XI, 199 p.



I. СТАТЬИ56

ходимы не только правильный перевод речи и текста на другой
язык, но и правильное понимание смысла жестов. Поскольку чело-
век фиксирует определенный образ поведения, имеющий целост-
ный смысл и влияющий на его состояние, то слово, речь восприни-
маются в контексте этого смысла и выступают как нечто вторичное.

В этом контексте не представляются странными интерпрета-
ция музыкального звучания как мышления в звуках, обладающего
своей специфической логикой, определение Карлом Марией фон
Вебером квартета как мыслящего начала в музыке, представление,
согласно которому в музыке человек мыслит, не делая утомитель-
ного обходного пути через слово.

Больше того, такие философы, как Кьеркегор, видели опреде-
ленное преимущество музыки как языка, способного выражать «не-
посредственное в его непосредственности», а Теодор Адорно считал,
что музыка – это речь, непосредственно выражающая абсолютное1.

Возникает вопрос: способен ли искусственный интеллект
фиксировать абсолютное и непосредственное, отличать их от верба-
лизированных форм знания?

Л. Флориди считает, что информация передается восприяти-
ем, сохраняется памятью. Но она может передаваться и посредством
языка. Чтобы правильно подойти к истолкованию знания, необхо-
димо относить его с широким пониманием информации.

Если знание с его вербально выраженными категориями и
понятиями не исчерпывает сущности информации, то тогда редук-
ционистский подход нельзя признать адекватным. К такому выводу
подталкивает и анализ сущности символов и сигналов, в которых
фиксируется знание. Если в информационном космосе знание со-
относится с компьютерными данными, а не с объективными факта-
ми, непосредственным и абсолютным, как таковыми, то возникает
вопрос о содержании тех символов и сигналов, которые составляют
информационную реальность. Содержится ли знание непосредст-
венным образом в символах и сигналах? Ведь символы и сигналы
отличаются от того знания, которое мы через них получаем.

Мы здесь встречаемся с известным парадоксом знания. По-
скольку символы и сигналы сами по себе мы не считаем знанием, то

                                                
1 См.: Махов А.Е. Musica Literaria: Идея словесной музыки в европейской по-

этике. – М.: Intrada, 2005. – С. 43–45.



Радикальные теории истины 57

через их посредство мы получаем знание лишь в том случае, если
это знание находится в нас самих. Но если знание находится в нас
самих, то какова функция символов и сигналов? Создание сети Ин-
тернет выдвинуло проблему кодирования текста. Первоначальная
стандартная система кодирования, разработанная в США, присвои-
ла цифровые значения 26 буквам без «аксантов», а также цифрам,
пунктуационным знакам и символам, перевела таким образом в
двоичный язык 128 символов. В 1991 г. консорциум Юникод создал
систему кодирования, которая может вмещать 65 тыс. отдельных
знаков и включает все системы письма, которые существуют в мире.
Таким образом, мы имеем дело с символами символов.

В этом контексте Л. Флориди обращается к парадоксу, сформу-
лированному С. Харнадом1. Как не имеющие смысла знаки могут ос-
новываться на чем-то ином, кроме других бессмысленных знаков?
Этот парадокс неизбежен, если информация и знание полагаются
замкнутой в себе и самодостаточной реальностью. Однако если мы
признаем, что знание находится в нас самих как совокупность врож-
денных идей, то в этом случае сигнал выполняет функцию «толчка»,
пускового механизма, который приводит в действие процесс «развер-
тывания» знания внутри нас. И тогда символическая информация,
играющая роль «толчка», сама по себе не содержит знание. Таким об-
разом, получается, что, с одной стороны, информация связана с более
фундаментальными явлениями, нежели вербально выраженное зна-
ние. С другой стороны, как совокупность символов и сигналов, она
не является знанием. Обнаружение парадоксальной «пустоты» сим-
волов и знаков знания открывает возможности специфического тол-
кования информации как феномена, не относящегося к вербальному
знанию непосредственным образом. Если вербальное знание не со-
ставляет содержание информационных потоков в самом фундаменте
жизни и не содержится в символах и знаках, то тогда оно превращает-
ся в некую пустоту. Можно избежать пустоты знания, если трактовать
его как результат рефлексии субъекта относительно информации.
Субъект оценивает информацию с трех позиций: с точки зрения ее
соответствия объективному закону, правовым нормам и нравствен-
ным принципам. Информация, прошедшая через эти оценки, пре-

                                                
1 Harnad S. The symbol grounding problem 1990. Physica D 42:335–46. – Mode of

access:/http: // www.cogsci.soton.ac.uk ~harnad/Papers/Harnad/harnad90.sgproblem.html.



I. СТАТЬИ58

вращается в понимание своего смысла. Знаки и символы обретают
смысл и значение в контексте рефлексии информации. Иными сло-
вами, они не есть нечто первичное (как первичное они лишь знаки и
звуки в физическом значении). Они «светят» отраженным светом.
Вместе с тем интерпретация знаков и символов знания в рефлексив-
ном контексте не исчерпывает проблемы знания. Дело в том, что
рефлексия субъекта имеет двойной смысл: смысл знания объективно-
сти; и смысл знания в контексте цели и ее реализации. Во втором
случае знание объективности оценивается не само по себе, а с точки
зрения его соответствия другим формам объективности в контексте
достижения целого как цепи жизненной активности. Проблема здесь
состоит в определении объективности цели, возможности или невоз-
можности ее реализации. Невозможность реализации цели – признак
ее неистинности. Если, однако, принять этот критерий, то это будет
соответствовать принципу компьютерной правильности. Но, как ока-
зывается, компьютерная правильность не тождественна нравствен-
ной и правовой истине. Так, например, опыт нацизма показал, что
цели геноцида могут быть достижимыми, но их истинность или лож-
ность может быть оценена лишь в контексте реальных цивилизаци-
онных и нравственных отношений.

За пределами «философии информации» оказывается и выяв-
ление содержания символов, совпадающих с реалиями жизни.
В действительной жизни символ нередко обретает форму реальной
вещи или человека. В этом случае обозначение символа неэквива-
лентно самому символу. В компьютер этот символ попадает как
текст или знак. Но вместе с тем происходит превращение его сущ-
ности в знак информации. Информация «преломляет» его через
компьютер и «деформирует» его функцию.

Так, например, человек, как сакральный символ, в реальной
жизни унифицирует сознание своих адептов. Попадая в глобальное
информационное пространство, он превращается в составляющую
информации о многообразных сакральных символах. Он становится
лишь моментом информации о сакральном.

Формирование глобального информационного пространства
видоизменяет не только реальный смысл сакрального, но и мотивы
социального поведения, а вместе с тем и теоретический взгляд на
характер и смысл исторической эволюции.



Радикальные теории истины 59

д) Информационный детерминизм

Правила функционирования замкнутого информационного
пространства оказываются в информационном обществе реальной он-
тологией жизни: они предопределяют формы массового поведения,
указывают каждому, как себя вести и что делать в конкретной ситуации
времени и месте. Вместе с тем они создают тот фон, на котором идеи
конца истории, завершения диахронной цивилизационной эволюции
обретают эмпирическую основу. Эти идеи становятся рациональной
предпосылкой стратегического цивилизационного диктата.

Первый вопрос, который возникает в этом контексте, – это
проблема единого языка. В Интернете доминирует английский
язык, и это оказывает влияние на культурное и языковое многообра-
зие. Многим языкам грозит исчезновение. Из 6 тыс. языков, суще-
ствующих в мире, только одна треть имеют и устную, и письменную
формы и могут быть представлены в Интернете. Для сохранения
многих языков необходимо создание их грамматики и словарей.

Другая проблема связана с нарастающей угрозой стандарти-
зации жизни повсюду в мире. Идеологи такой стандартизации име-
ют в виду утверждение повсюду завершенного цивилизационного
образца, который, как конечное знание, должен найти свою универ-
сальную цивилизационную реализацию. Глобальная информацион-
ная сеть, поскольку она превращается в механизм распространения
конечного знания, меняет тип цивилизационного поведения таким
образом, что оно шаг за шагом становится универсальным, воспро-
изводя идентичные формы повсюду в мире. «Философия информа-
ции» в этом контексте может восприниматься как идеологическое
оправдание наступления на цивилизационное многообразие, утвер-
ждения всемирной стандартизации образов жизни.

Возникает вопрос: насколько оправдан такой подход к циви-
лизационному многообразию и как влияет завершенное конечное
знание на поведение человека?

Информация, поскольку она воспроизводит завершенные ис-
тины, не влияет на практические действия человека непосредствен-
ным образом. Так, если мы владеем знанием закона Бойля-



I. СТАТЬИ60

Мариотта, устанавливающего постоянство произведения объема
массы идеального газа на его давление при постоянной температуре,
то это знание не оказывает какого-либо влияния на наше физиче-
ское состояние здесь и теперь. Мы владеем этим знанием как неко-
ей завершенной информацией и не можем проявить свое творчест-
во, прибавить что-то к этому знанию или убавить от него что-то.

Иначе обстоит дело с виртуальной моделью идеального соци-
ального мироустройства. Такое знание может действовать как мощ-
ный духовный магнит, выстраивая в одном направлении все стрелки
индивидуальных и групповых устремлений.

Так, духовной равнодействующей Великой французской ре-
волюции стал Культ Разума. Духовной равнодействующей Великой
Октябрьской социалистической революции стал лозунг социальной
справедливости.

И в первом, и во втором случае происходит кардинальный сдвиг
социальных плит, ломающий весь цивилизационный миропорядок.

Реализация завершенной универсальной цивилизационной
модели неизбежно сталкивается со спецификой цивилизационных
пространств, порождая мощные деструктивные цивилизационные
процессы. Столкновение исторически образовавшихся цивилиза-
ционных плит порождает своеобразное «цунами», сметающее на
своем пути сложившиеся цивилизационные структуры, оставляя за
собой культурные развалины и массовые человеческие захоронения.

При видимой общности завершенного знания его влияние на
жизнь человека может быть качественно различным. И в случае ин-
формации, основанной на естественно-научном знании, и в случае
социального знания мы имеем дело с потенцией реального влияния.
Однако ее следствия радикально различаются. Замкнутая виртуаль-
ная модель социального мироустройства становится основанием
отбора соответствующей ее внутренней логике действий. В этом
смысле социальная логика оказывается одним из вариантов логики
сакральности со всеми вытекающими отсюда последствиями.
И здесь возникает вопрос: может ли информационная логика как
логика дизайна устранить абсолютные ориентации логики сакраль-
ности, создать ситуацию толерантности, позволяющей избегать
крайностей в утверждении истины?

Следует иметь в виду, что логика естественного интеллекта
отличается от логики искусственного интеллекта.



Радикальные теории истины 61

Функция истины как функция естественного интеллекта дей-
ствует как поле истины, включающее в себя истину факта, истину
принципа и истину творчества в их взаимовлиянии и взаимоограни-
чении. Взаимоограничение предполагает, что разумное одной ипо-
стаси поля истины может оказаться неразумным в другой его ипо-
стаси, т.е. рациональное может сливаться с иррациональным. Исти-
на искусственного интеллекта, основанного на логике дизайна,
нацелена на обеспечение одномерного разумного действия.

Маккарти и Хейс сформулировали проблему компьютерной
программы, обеспечивающей разумное действие. Поскольку компью-
терная программа относится к разумному действию, она фиксирует
одну цель и оптимальные пути ее достижения. Результаты исполне-
ния такой программы признаются разумными. Однако поскольку
разумная цель имеет в виду результат в контексте лишь определен-
ных целей, то здесь опять-таки возникает вопрос, можно ли путем
сложения отдельных разумных целей, основанных на компьютер-
ных программах, обеспечить полное знание объекта как целого и
определить к нему отношение. Иными словами, возникает вопрос,
чем является полное знание и как оно получается1.

Эту проблему Л. Флориди называет картезианской: возможно
ли в терминах компьютерных информационных механизмов на раз-
личных уровнях абстракции целиком и теоретически удовлетвори-
тельно аналитически исчерпать когнитивные формы объекта исследо-
вания? Так, если мы в качестве объекта исследования выбираем зда-
ние, то с точки зрения архитектурного дизайна его можно описать в
качестве викторианского дома; с точки зрения рыночной оценки соб-
ственности дом будет товаром, имеющим определенную цену; с точки
зрения места обитания личности его можно назвать домом Мэри.

Правильность компьютерных описаний здесь зависит от вы-
деленных признаков на том или ином уровне абстракции. Однако,
выделяя признаки, мы удаляемся от сущности дома как целого.
И может ли простое механическое сложение признаков исчерпать
его сущность? Дело в том, что формы практического отношения
человека к дому определяются не только его архитектурой, ценой,

                                                
1 См.: McCarthy J., Hayes P.J. Some philosophical problems from the standpoint of

artificial intelligence. – Stanford, 1969.



I. СТАТЬИ62

соответствием личным вкусам, но и каким-то более существенным
цивилизационным знанием.

Откуда берется это знание? Очевидно, что здесь включается
особый тип цивилизационного знания, определяющего качествен-
ную характеристику сущности Дома. Дом – это не просто строение
из дерева, кирпича или бетона, не просто товар или конструкция,
соответствующая тем или иным вкусам индивида. Дом – это особое
цивилизационное пространство, в котором происходят рождения и
смерти, формируются порядки и традиции данного рода, возникает
особая аура, в которой эзотерически живут члены рода, соединяя с
ее помощью прошлое, настоящее и будущее в общее абсолютное.

Адекватное компьютерное выражение эзотерической реаль-
ности пока что невозможно и вряд ли будет возможно в будущем.
Компьютер адекватен реальности лишь тогда, когда в силу опреде-
ленных социальных перемен элиминируется цивилизационная
сущность дома, а дом превращается в обычное общежитие. С этой
точки зрения становится понятной неадекватность многих считав-
шихся «научными» и доступных для компьютерной обработки вир-
туальных моделей социального мироустройства. Они игнорировали
эзотерическую цивилизационную реальность, абсолютизируя эко-
номические расчеты и социологические описания.

Имеется и другой аспект этого вопроса: достаточны ли дейст-
вующие информационные механизмы для обеспечения когнитивных
процессов, если они носят творческий характер, создают новое знание?

Задавая вопрос: «Компьютеризируемы ли когнитивные про-
цессы?», отмечает Л. Флориди, не значит спрашивать: «Не является
ли сознание тем же самым, что и компьютер?».

Но этот вопрос нельзя просто отбросить, ибо без ответа на
него трудно оценить перспективы естественного и искусственного
интеллектов, а значит, и перспективы самого человека в истории.

Хотя прогресс в создании компьютеров не вызывает никакого
сомнения, однако суперкомпьютеры не открыли ни одного фунда-
ментального закона. И это требует своего объяснения.

Дело в том, что фундаментальные законы открываются в ре-
зультате контакта естественного интеллекта с реальностью беско-
нечности, прояснения ее неопределенности. Компьютер же дейст-
вует на основе определенности программы обеспечения. Иначе он
действовать не может.



Радикальные теории истины 63

Можем ли мы положить на полку творческую потенцию чело-
века и полностью положиться на возможности суперкомпьютера?

Если бы эта задача была решена, то ход цивилизационной
эволюции изменился бы коренным образом. Однако вопрос о воз-
можности тождества свойств естественного интеллекта и суперком-
пьютера остается все еще открытым.

Л. Флориди полагает, что все такого рода проблемы в конечном
счете уходят своими корнями в проблему Тьюринга: «Могут ли фор-
мы естественного интеллекта полностью и удовлетворительно вос-
производиться небиологическим путем?» Если не могут или могут, но
лишь частично, то тогда следует определить, что при этом теряется:
сознание, творческая способность, свобода, самовоплощение.

Чтобы определить свой подход, Л. Флориди задается вопро-
сом: можно ли адекватно понять личную идентичность не в физиче-
ских и ментальных терминах, т.е. традиционным способом, а в терми-
нах информационного пространства?

От ответа на этот вопрос зависит оценка возможностей искус-
ственного интеллекта. Конечно, глупо было бы отрицать факты сход-
ства «информационной системы», присущей человеку, и «системы
данных», присущей искусственному интеллекту. Л. Флориди дает хо-
рошие иллюстрации таких сходств. Молодой носитель естественного
интеллекта, скажем, Августин, проходя через формативный процесс,
оказывается на таких стадиях, когда он только фиксирует данные.
В этом смысле дети – это просто информационные девственники. Зре-
лые естественные интеллекты, такие, например, как копиисты грече-
ских рукописей, не зная алфавита языка, также только копируют фи-
зическую форму букв. Когнитивно, психологически или ментально
неполноценные естественные интеллекты, включая старого Ницше,
могут действовать, подобно детям. Иными словами, информацион-
ная девственность может быть присуща как детям, так и взрослым.
Это зависит от характера восприятия информации.

До тех пор, пока не осмысливаются формы контакта сознания
человека с неопределенностью бесконечности и не вырабатывается
способность свободного анализа, естественный интеллект будет на-
поминать действие искусственного интеллекта.

Закономерно возникает вопрос: а нужен ли контакт с неопре-
деленностью бесконечности, что он может дать для принятия пра-
вильных решений?



I. СТАТЬИ64

В действительности же без такого контакта оказывается невоз-
можным свободное сверхчувственное знание, на котором основан
РАЗУМ как источник специфического, присущего человеку правиль-
ного выбора. Это – не опытное знание и не знание, добытое формаль-
но-логическим, рассудочным путем. Если мы, добывая новое знание,
следуем законам формальной логики, то оказываемся в ловушке тавто-
логий. Силлогизм: Все люди смертны; Кай – человек; следовательно,
Кай смертен, – не прибавляет нового знания, поскольку в суждении
«все люди смертны» содержится вывод и относительно Кая.

Разум в отличие от опытного и рассудочного знания выявляет
оптимальную возможность, которая может быть превращена в дей-
ствительность, т.е. ЭНТЕЛЕХИЮ. Истина разума – это знание, со-
ответствующее энтелехии. Заблуждение разума – это создание не-
реализуемых миражей.

Как оказывается, правильность логики дизайна может быть
стратегически обеспечена лишь в том случае, если она имеет знание
энтелехии в качестве своего исходного основания. Но знание энте-
лехии – это функция Разума. Компьютер может представить много-
образие возможностей, но он не знает энтелехии. Энтелехия откры-
вает себя в цивилизационной эволюции.

Л. Флориди хотя и находит важные моменты сходств искусст-
венного интеллекта с естественным, однако проявляет сдержан-
ность в своих конечных выводах. Дело в том, что если обратиться к
эпистемологии науки, то можно определить основное несоответст-
вие между системами искусственного интеллекта и естественным
интеллектом человека. Искусственный интеллект может идентифи-
цировать только данные, неинтерпретированные образцы различий
и инвариантов, в то время как естественный интеллект может иден-
тифицировать информацию как хорошо сформированные образцы
имеющих значение данных. Нормально развитый естественный ин-
теллект сливается с семантической позицией. Строго говоря, мы не
воспринимаем сознательно полностью бессмысленной позиции.
И тому, что называется «сырыми данными», может не хватать спе-
цифической и релевантной интерпретации, но это не означает от-
сутствия всякой интерпретации. Мы, считает Л. Флориди, никогда
не воспринимаем данные в изоляции, но всегда в семантическом
контексте, который придает данным определенное значение.



Радикальные теории истины 65

Логика дизайна придает данным значение в контексте опре-
деленной замкнутой системы.

Логика открытой системы соприкасается с бесконечностью и
поэтому опирается на воображение, семантический контекст кото-
рого и его конечный смысл могут определяться «странными» пред-
ставлениями, которые возникают не только в сфере секулярного
гуманитарного знания, но и в сферах мифологии, религии и поэзии.

Для ренессансной поэтики, например, отмечает А.Е. Махов,
музыка слова в первую очередь была отражением архитектоники кос-
моса; романтическая же музыка слова – в первую очередь внутренне-
изменчивое, сама субъективность1. Как оказывается, исторически
наблюдается различное «прочтение музыки» – как выражение гармо-
нии, соединяющей различное в единое целое, и как выражение спе-
цифического нрава народа. Мы, таким образом, имеем дело с опреде-
ленными шифрами явлений, находящихся на границе феноменаль-
ного и трансцендентного миров, необходимости и свободы.

Когда возникает вопрос о способности компьютера действо-
вать в соответствии с принципами естественного интеллекта, то в
качестве конкретизации следует ставить вопрос и о его возможности
творить по «канонам» свободы на грани феноменального и транс-
цендентного миров. Как создать такую программу, которая могла бы
выполнять роль великого философа? Здесь проблема не только се-
мантики, интерпретации смысла существующего, но и проблема
создания новых смыслов, которые не могут быть заложены в ком-
пьютерную программу, поскольку они еще не открыты. Открытие
новых смыслов как поиск энтелехии обнаруживает сходство движе-
ния философского Разума с творческим поиском великих поэтов.
Здесь и возникает вопрос о природе Разума и его «странной» логике.
Очевидная сложность такого рода вопросов вынуждает Л. Флориди
вернуться к «отцу всех проблем». Это – психофизическая проблема,
которая подобно птице Феникс возрождается из пепла в попытках
определить природу отношения между разумом, информацией и
телом. Вопрос «Что такое информация?», казалось бы, может иметь
только два возможных ответа. Информация может признаваться
материальной реальностью, и тогда она будет отождествляться с ее

                                                
1 См.: Махов А.Е. Musica Literaria: Идея словесной музыки в европейской по-

этике. – М.: Intrada, 2005. – С. 24.



I. СТАТЬИ66

носителями. И в этом случае утрачивается смысл информации. Ин-
формация может отождествляться с идеальной разумной реально-
стью, т.е. со смыслом. Но тогда возникает вопрос, где, в какой лока-
лизованной точке пространства находится информация и существу-
ет ли она вообще. Можем ли мы признать существование замкнутой
в себе идеальной реальности, существующей вне пространства и
времени, в невидимой вечности? Но ведь информация существует,
мы повседневно имеем с ней дело. Для того чтобы перебросить мост
над пропастью, разделяющей материальный и идеальный миры,
Л. Флориди ищет скрытые элементы сознания в компьютерах. Он
отмечает, что компьютеры часто описываются как чисто синтакси-
ческие машины, хотя понятие «чисто синтаксический» напоминает
понятие «полностью обезжиренный». Это значит, что уровень се-
мантических позиций таков, что им можно пренебречь, но это не
значит, что ее не существует вовсе. Дело в том, что компьютеры мо-
гут реагировать на элементарные различия или фиксировать инва-
риантное отсутствие идентичности отношения как описания. И это,
помимо всего, протосемантический акт.

Таким образом, утверждает Л. Флориди, данные, которые под-
даются интерпретации, но не интерпретированы, и образуют выделен-
ные различия, представляют высшую семантическую границу искусст-
венного интеллекта, но вместе с тем низший семантический уровень
естественного интеллекта. Творческое использование этого порога и
делает возможным человеческо-компьютерное взаимодействие.

Как представляется, сам факт человеческо-компьютерного
взаимодействия снимает барьер между человеком и компьютером и
свидетельствует о возможностях, которые заложены в совершенст-
вовании компьютера как ключевого фактора в формировании но-
вого типа цивилизационного поведения, характеризующегося то-
тальной рассудочной рациональностью, которая будет обеспечи-
ваться компьютерными решениями. Но здесь возникает вопрос:
каким образом бесконечное многообразие опыта может быть «обра-
ботано» так, чтобы на выходе мы имели рациональное решение?

Для ответа на этот вопрос Л. Флориди использует кантовскую
дихотомию ноумена и феномена. Поскольку эта дихотомия может
быть интерпретирована как дихотомия между данными и организо-
ванной информацией, то окружающий мир определяется как Umwelt
и толкуется как мир хаотичного опыта, а феноменальное сознание –



Радикальные теории истины 67

как тот порог, через который поток неинтерпретированных данных,
регулярно и непрерывно коллапсируя, превращается в поток оформ-
ленной информации. Очевидно, что этот процесс превращения тре-
бует априорного схематизма, который превращает хаос данных в
оформленные структуры. Если даже допустить возможность создания
информационными средствами дизайна социального поведения как
априорного схематизма, позволяющего вносить необходимый поря-
док в мир хаотичного опыта, то и это достижение не решает пробле-
мы замены естественного интеллекта искусственным. В реальной ци-
вилизацонной жизни порядок в мир хаотичного опыта вносится ин-
дивидами – признанными носителями высшего знания. Сознание
человека «работает» не просто с опытом вообще во всей его неопреде-
ленной бесконечности, а с выделенным опытом. Именно эта выделен-
ная опытная реальность и становится той парадигмой, с которой как
с истиной соотносится так называемый Umwelt.

Подтверждением этого являются своеобразные метаморфозы
в области религиозного сознания, где опыт становится информаци-
ей, а информация превращается в знание абсолютного. Так, Аскле-
пий первоначально воспринимается как искусный врач в греческом
стане под Троей, как герой, а затем возводится в ранг бога, в честь
которого проводятся особые праздники – Асклепии, требующие
культового знания.

Иисус Христос, один из многочисленных претендентов на роль
пророка, затем понимается массовым сознанием как сын Бога и в ко-
нечном счете как Бог, несущий миру нравственные максимы образа
жизни. Еще более показательной является судьба Сиддхартхи Гаутамы,
выходца из царского рода племени шакьев, ставшего Шакьямуни, от-
шельником, и превратившегося в Будду, просветленного, и сакрализо-
ванного религиозным сознанием. Здесь мы имеем дело с механизмом
открытия как узнавания абсолютного, т.е. знания иерархии смыслов,
получения истинного знания в цивилизационном контексте, который
совершенно не соответствует кантианской схеме рассудочного априо-
ризма. Рассудочный априоризм как исходное основание логики дизай-
на вполне пригоден для организации упорядоченного движения на
улицах города, в метро, в супермаркетах и т.д.

Но в более высоком цивилизационном контексте он проявляет
свою ограниченность. Рассудочный априоризм не действует там, где
необходимо знание абсолютного как образца истинной жизни. И



I. СТАТЬИ68

здесь начинает действовать логика универсальной сингулярности.
Конкретный субъект, который воплощает в себе знание абсолютного,
корреспондирует с массовым сознанием, открывая свою способность
стать ориентиром бытия. Масса проявляет себя в процессе цивилиза-
ционного узнавания абсолютного. Это – процесс «открытия – при-
дания» абсолютного смысла феноменам действительного мира. Без
такого «открытия – придания» действительность теряет свой ценно-
стно-иерархический характер, становится «плоской» – высшие и
низшие ценности становятся однопорядковыми. Когда человек утра-
чивает адекватную цивилизационную ориентацию, абсолютный
смысл своей жизни, то даже при расширяющемся многознании он
опускается до примитивно-первобытного уровня в цивилизационном
отношении. Это объясняет, почему человек периодически возвраща-
ется из иерархически построенного цивилизованного мира в исход-
ное доцивилизационное положение. Информация об иерархии смы-
слов, которая была реальностью для человека, исчезает. Исчезает не
материя и не идея, а нечто объективно существующее, но особое в
своей сущности.

Человек это нечто видел, чувствовал, постигая иерархию реалий
жизни. Но теперь он перестает видеть, чувствовать, знать это сакраль-
ное нечто. Если бы это были материальные реалии, то они не могли бы
просто бесследно исчезнуть. Если бы это были поэтические сущности,
то как человек мог их видеть и чувствовать? Распространенное объяс-
нение состоит в объявлении таких феноменов продуктом религиозного
сознания как ненаучного воображения либо плодом болезненной фан-
тазии. Иными словами, – это мираж, исчезающий при приближении к
нему. Однако парадигмы узнавания, свойственные процессам форми-
рования мифологического и религиозного массового сознания, как
показывает исторический опыт, проявляются и в секулярном, и даже
атеистическом социальном самосознании.

Представители социальной элиты, когда они обретают свое
лицо, становятся массовым социальным и нравственным ориенти-
ром, носителями абсолютного. Когда они утрачивают свое лицо и
пытаются компенсировать эту утрату примериванием к себе различ-
ных масок, неизбежно происходят эрозия цивилизационных ценно-
стей и деградация социального самосознания. Узнавание Абсолют-
ного относится не только к исключительным личностям, но потен-
циально – к каждому индивиду, становящемуся личностью,



Радикальные теории истины 69

индивидуальностью. Это – цивилизационный механизм формирова-
ния и возвышения достоинства человека.

Чувство и знание достоинства приходят с осознанием того
фундаментального факта, что человек и только человек может вы-
полнять роль созидателя цивилизации. Или роль разрушителя циви-
лизации. Первый человек – носитель Абсолюта, второй – носитель
НИЧТО.

Гипотетически мы можем представить суперкомпьютер, наде-
ленный интеллектуальными качествами, уровень которых выше,
чем у рядового человека. Аналогичным образом можно допустить
успешный эксперимент с кошкой или собакой, который позволит
им лучше человека решать некоторые сложные интеллектуальные
задачи. Однако в системе развитых цивилизационных отношений
человек обретает достоинство, которое не могут иметь ни робот, ни
растение, ни животное. Без знания абсолютного невозможно рож-
дение достоинства человека. Знание абсолютного рождает свой спе-
цифический тип универсальности. Логика формальная – индуктив-
ная и дедуктивная – универсальна применительно к постижению
истины факта. Этим объясняется универсальность естественно-
научного и математического знания. Информация в этой области
обретает подчиненную знанию общую упорядоченную форму, и ею
могут пользоваться все и каждый, независимо от своей этнической,
национальной и социальной специфики. Цивилизаионная универ-
сальность носит иной характер. Она может быть универсальной в
своей потенциальности, поскольку исходит из приоритета достоин-
ства человека как высшего блага, по отношению к которому все
ценнностные представления должны выстроиться в общую структу-
ру. Формы сакрализации применительно к различным цивилизаци-
онным реалиям оказываются различными. Соответственно, инфор-
мационная галактика следует своим правилам скарализации. В ее
структуре возникают «боги» и «гуру» информационных сетей. Вме-
сте с тем правила и нормы, соответствующие медийной этике, опи-
раются на правила хорошего тона, выработанные в иные эпохи.

Аналогичным образом следует конкретно оценивать и логику
дизайна. Логика дизайна оказывается лишь локальной правильно-
стью. Но правильность и истина в ней перестают совпадать непо-
средственным образом. С точки зрения «философии информации»
цивилизационную логику можно представить как форму информа-



I. СТАТЬИ70

ционного моделирования. В этом контексте самоутверждение и са-
моотрицание цивилизационных ценностей выступают как простые
движения цивилизационной информации по шкале их местополо-
жения в дизайне целого. Однако информационное моделирование –
это лишь своего рода информационная игра, проигрывание абст-
рактных возможностей. И если в общественном сознании происхо-
дит отождествление абстрактных возможностей с действительно-
стью, постоянная нестабильность превращается в норму жизни.

е) «Капсулирование» истины

Возможность и необходимость перманентной перестройки
могут рассматриваться как логический принцип ментальности, ос-
нованной на истине информационного моделирования.

Контрапунктом такой ментальности является «капсулирова-
ние» истины, совпадающее с признанием цивилизационных кон-
стант, как «континуума незыблемой истины». Это – рубеж на пути
постоянного хаоса, выражением которого становятся деструктивная
психология, бессмысленное разрушительное поведение. Действи-
тельность цивилизационного хаоса может восприниматься как ос-
вобождение от информационной клаустрофобии, от замкнутости в
одном и том же информационном пространстве, повторения одного
и того же и выход в сферу свободы. Такая свобода рождает свои
страхи; она оборачивается реализацией лишь иллюзии свободы,
следствием которой является эрозия сложившейся семиосферы,
цивилизационного смысла, примитивизация всех сфер жизни. Как
реакция возникает общее стремление вернуться к ситуации, в кото-
рой устойчивый порядок определяет действительность смысла и вы-
являет цивилизационную функцию человека. Колебания массовых
стремлений от вольницы к жесткому порядку и от жесткого порядка
к вольнице ставят под сомнение возможность достижения такой
идеальной цивилизационной гармонии, которую можно отождест-
вить с концом истории.

Так как же быть со свободой как сущностью цивилизации и с
окончательной истиной как завершением цивилизационной эволю-
ции? Первое исключает второе, и наоборот. А между тем историче-
ски проявляется стремление к той и другой крайностям. Если нет
теоретического объяснения этого явления, то можно ли говорить о



Радикальные теории истины 71

точном и твердом знании и оправдании нашим знаниям? Оказыва-
ется, как признается Л. Флориди, мы слабо разбираемся относи-
тельно большинства вещей, которые считаем, что знаем. Традици-
онно в массовом сознании подлинное знание отождествлялось со
знанием абсолютного. Если абсолютное объявляется мифом или
метафизикой, то тогда подлинное знание должно совпасть с про-
стым «капсулированием» эмпирических информационных данных,
их накоплением в базах. Однако может ли составить накопление
эмпирических данных такое знание, которое определяет понимание
явлений и ситуаций? Для ответа на этот вопрос необходимо прояс-
нение природы информации. Что дает понимание смысловой сущ-
ности информации? Какую роль в этом процессе играет субъект?
Если он играет ключевую роль, то может ли информация становить-
ся реальностью без субъекта?

Большинство ученых считают, что не существует информации
без ее носителя. Этот принцип, отмечает Л. Флориди, трактуется
материалистически, как невозможность физически бестелесной
информации. Но если информация охватывает действительность
субъекта, то в этом контексте возникает вопрос о роли информатора
в превращении возможности информации в действительность. Мо-
жет ли существовать информация без информатора? Л. Флориди, в
частности, задает вопрос: правомерно ли считать египетские иерог-
лифы информацией тогда, когда их семантика находилась за преде-
лами понимания переводчика? На самом деле, иероглифы были
лишь физически определенными знаками. Но был ли в них смысл?
Без переводчика на этот вопрос ответить было невозможно.

Как с этой точки зрения мы должны относиться к феноменам
природы, если мы видим в них носителей какого-то смысла? Значит ли
это, что смысл заложен создателем природы? Если ответ утвердитель-
ный, то философская мысль возвращается к своим, казалось бы, давно
забытым истинам. Однако нельзя ли представить в качестве субъекта
информации саму информацию? В этом случае информация предстает
в качественно новом виде как особая творческая сила, как что-то пер-
вичное по отношению к природе. В этом случае правомерно поставить
вопрос: получает ли природа лицензию на свою истинность от семан-
тической информации или она не нуждается в такой лицензии?

Н. Винер считал, что информация не является ни материей,
ни энергией. Он утверждал, что материализм, не признающий этого



I. СТАТЬИ72

факта, сегодня выжить не может. Но если информация является не-
зависимой онтологической категорией, то как она относится к ма-
териальному и идеальному? Решение этой проблемы Л. Флориди
видит в семантизации данных. Но что такое семантизация данных,
как не определение содержания смысла, выраженное в знаковой
форме? А это и есть идеальное. Таким образом, мы вновь возвраща-
емся к проблеме, от которой хотели уйти. Не желая этого, мы вновь
вступаем в зону, занятую платонизмом. Вместе с тем происходит
восстановление иерархии информации в зависимости от ее прибли-
жения к исходной идее как универсальной истине.

В качестве контрапункта этому суждению сам Л. Флориди
выдвигает иной тезис, а именно: «Представляется сложным отри-
цать, что информация – это природный феномен… Даже элемен-
тарные формы жизни, такие как подсолнечники, выживают только
потому, что они способны к восприятию информации»1.

Этот тезис можно трактовать натуралистически. Однако когда
мы перейдем в цивилизационную сферу, то нам придется толковать
информацию как цивилизационный, а не природный феномен.
Информация в цивилизационном контексте образует семиосферу,
которая содержит в себе как историческое пространство бытия че-
ловека, образуемое временем, так и культурный субстрат, образуе-
мый разными знаковыми системами, включающими не только
язык, но и литературу, архитектуру, живопись, фольклор и т.д.

В этом контексте информация может толковаться как специ-
фический продукт субъект-объектного взаимодействия. Это – не
материальное и не идеальное, а нечто третье, проявляющееся в раз-
личных формах на разных уровнях бытия. Применительно к циви-
лизационной действительности это – реальность гармонии и дис-
гармонии, красивого и безобразного, полезного и вредного, созида-
тельного и разрушительного, порядка и хаоса. Эти реальности
нельзя свести к материальному как таковому, хотя они объективны.
Но они превращаются в действительность лишь тогда, когда они
находятся в отношени к субъекту. Эволюция субъекта означает, что
гармония и дисгармония, красивое и безобразное, полезное и вред-
ное, созидательное и разрушительное, порядок и хаос наполняются

                                                
1 Floridi L. Open problems in the philosophy of Information // Metaphilosophy. –

Oxford, 2004. – Vol. 35, № 4. – P. 573.



Радикальные теории истины 73

своим смыслом, содержанием в контексте с субъектом. Такова сущ-
ность цивилизационной информации, которая через творчество че-
ловека обретает материализованные формы – сооружения, храмы,
культы, фестивали, карнавалы, системы производства, реалигиоз-
ные учения и философские доктрины. Информация таким образом
обретает и материальные, и идеальные ипостаси. То, что заключает-
ся в базах данных и называется информаций, – это вторичный про-
дукт, т.е. обработанная и соответствующим образом организованная
знаковая реальность, которая и считается Л. Флориди информацией
в точном смысле этого слова.

Если мы примем интерпретацию информации как объектив-
ности «третьего типа», то эта интерпретация окажется пригодной и
для природной, и для цивилизационной реальности. На самом деле,
подсолнечник реагирует определенным образом на движение солн-
ца, поскольку эта реакция сохраняет гармонию его внутренних и
внешних процессов, обеспечивающих его самосохранение и разви-
тие. Здесь мы видим сходство с той целесообразностью, которая
формируется под влиянием активности субъекта. Субъект, однако,
обладает сверхчувственным знанием и самосознанием, а подсол-
нечник – нет. Подсолнечник подчиняется действию детерминизма
физико-химических механизмов, человек – действию Разума.

Однако и то и другое действие может быть информационно
описано идентичным образом. Это описание и создает впечатление
тождества этих процессов. Что означает это тождество: видимость
явления или его сущность? Если последнее, то тогда нужно при-
знать онтологический характер информации как особой субстан-
ции, качества которой пока не раскрыты наукой. Раскрытию этого
феномена может помочь создание «искусственных животных». «Ис-
кусственные животные» действуют рационально на основе зало-
женной в них информации, естественным интеллектом как деми-
ургом «искусственных животных». Экстраполяция этого процесса
на природную среду поднимает проблему теологического аргумента.

Сторонники материалистического подхода считают, что ин-
формация окружающей среды не требует когнитивной поддержки
более высокого уровня. И этот вывод, казалось бы, подтверждается
исследованиями в области искусственного интеллекта, благодаря
которым создаются искусственные «животные», способные к эле-
ментарному «умному» поведению, хотя их дизайн не позволяет



I. СТАТЬИ74

иметь внутренние представления об окружающей среде. Однако
этот аргумент побивает сам себя. Если искусственные «животные»
создаются благодаря деятельности естественного интеллекта, то,
следуя принципу аналогии, можно предположить, что естественная
жизнь имеет в своей основе действие программы, созданной сверхъ-
естественным интеллектом. В этом случае человек может быть пред-
ставлен как зомбированное существо, думающее, что оно абсолютно
свободно мыслит и принимает решения. На деле же все обстоит не
так. Но как же толковать истину применительно к бытию человека в
информационном обществе? «Философия информации» оказывает-
ся вынужденной возвращать нас к вопросу, который пыталась ре-
шить традиционная философия. А это значит, что мы вновь возвра-
щаемся к исходному пониманию истины, вокруг которой и роди-
лись противоречия философских течений ХХ в. Так как же быть с
прогрессом философского знания?

7. Заключение: Возвращение мудрости?

Прогресс философского знания в XIX и ХХ вв. под воздейст-
вием эры Просвещения отождествлялся с освобождением сознания
от религиозных и метафизических предрассудков. Аналитическая
философия, как и прагматизм, рассматривали все проблемы вне
логики сакрального. В итоге они столкнулись со специфическим
цивилизационным парадоксом: чем более интеллектуально образо-
ванным становился человек, тем более он превращался в самое не-
умеренное и самое дикое из всех существ, принимающих за истину
утверждение эгоистического интереса, языческого отношения к
жизни, отождествление ее смысла с ничем не ограниченным радо-
стным чувственным наслаждением во всех доступных формах.

Тем самым подрывается то самое нравственное основание, на
котором и базируется строгая наука: подвергаются эрозии, как от-
мечали внимательные наблюдатели, идущая вглубь сосредоточен-
ность, безграничное терпение и тщательность, добросовестность и
выдержка, без чего точные науки вообще не могут развиваться.

Вместе с тем происходит фатальное изменение отношения к
Природе. Природа рассматривается и оценивается в контексте тех-
нологий, как материал инженерной практики. Сакрализация при-
роды толкуется как «обман», как ложная сентиментальность. В



Радикальные теории истины 75

итоге Природа покрывается грудами мусора и отходов жизнедея-
тельности человека. С утратой самоценности природы происходит
утилизация и самоценности человека. Абсолютизация критерия эм-
пирической верификации выводит анализ проблемы истины за пре-
делы отношения человека к трансцендентному. Оно исключается из
подлинности Бытия. И это становится истоком кардинального от-
ступления от самóй возможности постижения истины в ее полноте.
Утверждаются три основных ответа на вопрос о сущности истины.
Это – соответствие представления факту; соответствие факта иде-
альному представлению; соответствие данных внутренней структуре
завершенного дизайна. Этим различным ответам соответствуют и
направления философии ХХ в: аналитическая, континентальная и
«философия информации».

Рождение этих направлений принесло богатые побочные тео-
ретические плоды. Аналитическая философия дала мощный толчок
формированию новых областей знания, таких как математическая
логика. На почве феноменологической теории истины получает свое
дальнейшее развитие герменевтика. «Философия информации» ока-
зала стимулирующее воздействие на развитие информатики. Вместе с
тем наука сталкивается с парадоксами собственного знания, осно-
ванного на опыте и логической последовательности мысли. Двинув-
шись в направлении макромира галактических далей, наука оказалась
вынужденной отрываться от эмпирической почвы. Столкнувшись с
противоречивой сущностью микромира, составляющие которого
нужно было описывать в логически противоречивых суждениях, она
стала терять почву и в логике. Не означало ли это крушение самих
оснований того, что мы называем научным знанием?

С одной стороны, налицо блестящие достижения научного
знания. Но, с другой стороны, эти достижения не могут заслонить
возникшие гносеологические тупики и начавшиеся процессы раз-
рушения Разума. И этот процесс может стать началом эрозии циви-
лизации. Исторически Разум соответствовал знанию абсолютного:
теперь он все чаще отождествляется с рассудком как силой исследо-
вания и способностью исправлять ошибки. Рассудок стал воспри-
ниматься как центральный фактор, определяющий сущность чело-
века. Однако, как оказалось, специальное знание частностей не дает
знания целого, если даже эти частности будут складываться рядом
друг с другом. А поскольку утрачивается знание целого, меняется и



I. СТАТЬИ76

тип цивилизационного поведения. Лишь такое знание дает общее
направление и соединяет в гармоничное единство многообразие
форм ситуационного поведения, нейтрализуя угрозы перманентных
столкновений на микро- и макроуровнях. Разрушение Разума – ос-
новной исток духовной катастрофы ХХ в.

Возможно ли воссоздание Разума с помощью современной
информационной техники? Создание суперкомпьютеров стало важ-
ной предпосылкой расчетов и предсказаний, которые ранее каза-
лись невозможными. Суперкомпьютеры стали соперничать с чело-
веком даже в решении сложнейших шахматных задач. Постоянное
совершенствование информационно-компьютерных технологий
открыло качественно новые возможности в создании искусственных
чувствующих органов, а вместе с тем конструирования машин прак-
тически любой степени совершенства в осуществлении различных
операций. Одновременно возникла масса неожиданных проблем, то
или иное решение которых влияет на эволюцию кодов профессио-
нального поведения, технических стандартов, правил пользования и
на новое законодательство.

Началась разработка правовых норм, направленных на борьбу
с компьютерными преступлениями. Информатизация всех основ-
ных сторон общественной жизни заставляет под новым углом зре-
ния рассматривать проблемы национальной безопасности. Возни-
кает вопрос: может ли суперкомпьютер определить исходные выс-
шие смыслы, иерархию ценностей, позволяющие справляться со
стихийно нарастающей информационной массой, организовывать
ее таким образом, чтобы потребитель подходил к пониманию смыс-
ла целого? Если этого нет, то тогда нарастает формирование чувства
бессмысленности всего происходящего. Это означает, что прогресс в
создании глобальной коммуникационной среды будет неизбежно
сопровождаться распространением смыслового вакуума повсюду в
мире со всеми вытекающими отсюда последствиями. Если опреде-
ление высших смыслов предоставить программистам, то вне кон-
текста сакрального они не могут освободиться от личных предрас-
судков. Очевидно, что программисты, определяющие смыслы, раз-
личны и даже противоположны в зависимости от материальных
интересов и предрассудков, коренящихся в их головах.

Новая информационная реальность – это среда, в которой
человек живет, общается, решает свои повседневные задачи. Кажет-



Радикальные теории истины 77

ся естественным, что человек перекладывает не только свои физи-
ческие, но и интеллектуальные, духовные функции на информаци-
онные машины. Однако, как оказывается, полностью переложить
ответственность за нравственный и духовный выбор на машины
нельзя. Если это происходит, то человек превращает себя в цивили-
зационную ничтожность, в смысловое НИЧТО. Современная циви-
лизационная ситуация ставит человека перед фундаментальной фи-
лософской проблемой, связанной с переводом его физических и
интеллектуальных функций на машины. Возникает вопрос: что
происходит с человеком? Можно ли считать этот процесс его восхо-
ждением на более высокую ступень духовного развития? Или же это
симптом деградации?

Джузеппе Тассон, комментируя взгляды М. Хайдеггера на тех-
нологию, отмечал, что под влиянием техники любой объект стано-
вится доступным для субъекта. Вещи теперь престают быть простым
предметом опыта, находящегося перед субъектом, удостоверяющим
их онтологический статус; они превратились в запасной резерв чело-
веческой инженерии1. Теперь же предметы трансформировались в
информационные символы и знаки, так что они уже не существуют
непосредственным образом и в своей прикладной ипостаси. Рожде-
ние нового научного символизма давало мощные импульсы развитию
научного знания. Сегодня научный символизм стал вытеснять симво-
лизм общекультурный, философский. Качественно меняется тип ци-
вилизационного бытия. Смысл цивилизационной объективности все
больше обнаруживает свою семантическую пустоту.

Означает ли это обнажение действительной сущности циви-
лизационного Бытия или же это фундаментальная иллюзия инфор-
мационного общества? В этом – суть философской проблемы. От-
вечают ли «философия информации» и компьютерная этика на эти
вопросы? Можно ли считать «философию информации» внутренне
цельной дисциплиной, определяющей исходные основания гармо-
нии Природы и Культуры, индивида с обществом или же она сво-
дится к техническому замещению этических проблем, сводя их к
прикладным разработкам и советам практических решений?

                                                
1 См.: Tassone D. A study on the idea of progress in Nietzshe, Heidegger and critical

theory. – Lewiston; N.Y.: E.Mellen, 2002. – P. 190.



I. СТАТЬИ78

Л. Флориди сам отмечает, что в этих подходах нет ответа на
вопрос, каков вклад компьютерной этики в современный нравст-
венный дискурс.

Если путь современного человека задан компьютерными
программами, и он приводит к результатам, удовлетворяющим че-
ловека, то проблемы нравственного выбора «отмирают» сами собой.
Если же, однако, достигнутая информационными средствами онто-
логия бытия иллюзорна, то тогда следует искать иную философскую
парадигму. Ее предлагает новый витализм как философия «изобре-
тательной жизни», опирающейся на «процессное мышление». Име-
ется в виду нахождение высших смыслов в постоянно меняющихся
различениях в отношениях природы и культуры1.

Логика чистой субъективности в конечном счете порождает
либо тоталитарную диктатуру, либо либеральную деспотию, с рав-
ным правом претендующих на мировое господство.

Какой же выход предлагает новый витализм?
Новый витализм утверждает прямой путь взаимопроникнове-

ния природы и культуры, размывания граней между ними. Но что это
значит на деле? Реставрацию позиций Руссо и отказ от технологий?
Или, быть может, восстановление лозунга завершенного натурализма,
который обернулся технологической деструкцией Природы?

Преодоление крайних точек зрения в понимании истины ци-
вилизационного бытия требует метатеоретической рефлексии, ко-
торая оказывается возможной лишь на основе всего исторического
опыта философии. Как отмечал Г. Шпет, «только своеобразие фило-
софского метода, вытекающее из сущности самой философии, веч-
ное в ней да и нет, вечный диалог, часто переходящий в сложную
драму со многими действующими лицами, мешает иногда разгля-
деть в истории философской мысли ее единство, преемственность,
философскую традицию. Между тем именно в искании основ она
всегда была и остается. Научные взгляды, как и всякое миропони-
мание вообще, должны опираться на философский фундамент, ибо
нет иного знания об основаниях»2.

                                                
1 См: Fraser M., Kember S., Lury C. Inventive life: Approaches to the new vital-

ism // Theory, culture and society. – L., 2005. – Vol. 22, N 1. – P. 3.
2 Шпет Г.Г. Мысль и Слово: Избранные труды. – М.: РОССПЭН, 2005. – С. 36.



Радикальные теории истины 79

Никакие информационные галактики, возникающие между
человеком и объективной реальностью универсума, не могут изме-
нить сущности отношения относительного и абсолютного, конечного
и бесконечного. Это отношение реально, и оно сохраняется всегда.

Отвечая на теоретический вопрос «Возможен ли путь гармо-
нии природы и культуры?», мы должны признать, что он, этот путь,
открывается человеку лишь в пределах поля истины.

Объективность истины цивилизационного знания предпола-
гает соединение качественно различных видений реальности в оп-
ределенное единство. Именно это единство исторически выража-
лось в различных эмпирических и метафорических формах. В итоге
сложность истины становилась более доступной для понимания. В
истине исторически соединялись в целое ее различные ипостаси,
которые по видимости исключали друг друга. В этом соединении и
заключалась основная эпистемическая проблема, освещение кото-
рой открывало путь к цивилизационной мудрости.

Карл Юнг, комментируя «Тибетскую книгу мертвых», выделил
метафорические формы цвета в качестве обозначения различных
типов истинного цивилизационного знания. «Эти цвета, – писал
он, – соответствуют четырем аспектам мудрости:

(1) белый = путеводный свет зеркально-подобной мудрости;
(2) желтый = путеводный свет мудрости равенства;
(3) красный = путеводный свет всеразличающей мудрости;
(4) зеленый = путеводный свет всеисполняющей мудрости»1.
Зеркально-подобная мудрость – это мудрость точного отра-

жения того, что есть. Мудрость равенства – это знание общности
судьбы человека, тождественности и рождения, и смерти для всех,
независимо от различий в положении, социальной иерархии, уровня
культуры и знаний. Это равенство – исходное основание нравствен-
ного выбора цивилизации. Всеразличающая мудрость – это знание
и учет индивидуальности, особенностей каждого явления в их со-
поставлении друг с другом. Всеисполняющая мудрость – это муд-
рость творческой активности, мудрость реального созидания и дис-
циплины для получения необходимого результата. Иными словами,
истина должна быть понята как ситуация Бытия. Сущность этой си-
туации определяется отвоеванием человеком у неопределенности

                                                
1 Тибетская книга мертвых: Бардо Тхёдол. – М.: ЭКСМО, 2005. – С. 29.



I. СТАТЬИ80

бесконечности зон определенности, включаемых в цивилизацион-
ное пространство. Каждый новый шаг в достижении определенно-
сти – это исходная информация – открытие, то данное, которое
превращается в знание через посредство рефлексии универсалий
законов Природы либо универсалий принципов цивилизационного
Порядка как реализованной культуры.

Истина универсалий сохраняет себя лишь постольку, по-
скольку она признает истину своего контрапункта, а именно знания
истины индивидуального. Это – во-первых. А во-вторых, опреде-
ленность и универсалий законов, и принципов, как и индивидуаль-
ного, оказывается адекватной лишь постольку, поскольку она при-
знает наличие пространства неопределенности.

Таким образом, Истина – это ситуация Бытия человека, сущ-
ность которого временность, и эта сущность удерживает в себе век-
тор Истины лишь постольку, поскольку он указывает на Вечность.
Личность, удерживающая в себе парадоксальное единство времен-
ности и вечности, становится воплощенным символом истины.

Истина как Ситуация бытия содержит в себе три парадоксаль-
ных единства: единство определенности – неопределенности; един-
ство универсального – индивидуального; единство временного –
вечного. Удержание этих трех единств есть исходный пункт достиже-
ния гармонии Природы и Культуры. Это то, что дано человеку, и не
более того. Соединение в едином ипостасей Истины дает цельное
знание – знание целостности бытия человека в мире, которое образу-
ет исходное правильного контакта человека с определенностью – не-
определенностью Бытия, охватывающего и Природу, и Культуру. В
этом контакте человеку раскрывается истина связи с абсолютным в
своей перманентной доступности – недоступности. Эта противоре-
чивая природа Истины детерминирует определенность – неопреде-
ленность ситуации человека, требующей удержания цивилизацион-
ного равновесия на границе взаимодействия абсолютного с изменчи-
востью и неопределенностью реальной исторической жизни.
Выявление КОНСТАНТ цивилизации становится основанием адек-
ватного цивилизационного видения истин гуманитарного знания.
Истины гуманитарного знания могут облекаться в формы сакральных
верований, метафор, символов эзотерического знания. В эти формы
своими корнями уходит и современное гуманитарное знание, которое
нельзя свести ни к социологическим опросам, ни к экономическим



Радикальные теории истины 81

расчетам, ни к истинам математической логики. Гуманитарная наука
вынуждена периодически возвращаться к исходному единству зна-
ния, из которого она возникла. Переосмысливая это исходное с по-
зиций пройденного эпистемологией исторического пути, она пытает-
ся дать ответ на вопрос, как отвоевывается определенность у неопре-
деленности бесконечности. Как целое она невыразима. Между тем
без определенности отношения к Целому Бытия человек утрачивает
свои ориентации в мире. Исторически определенность невыразимого
достигается путем «заключения» его в ловушку аналогии форм. Исхо-
дя из реальности таких форм, как симметрия и асимметрия, гармония
и хаос, повторение и ритмы, тезис и антитезис, синтез и контрапункт,
осуществляется прорыв в невыразимое и оттуда добываются пред-
ставления, которые дают толчок новым стратегическим представле-
ниям научного мышления. Здесь наука странным образом начинает
использовать эпистемические приемы музыки и поэзии. Обнаружи-
вая бесконечность внутреннего мира человека, наука улавливает ее
фундаментальное совпадение с сущностью Универсума и начинает
признавать смысл антропного принципа, уподобляющего космос че-
ловеку, а человека космосу. На почве такого сознания становится воз-
можным рождение теории поля истины.

Формирование теории поля истины открывает путь адекват-
ному цивилизационному мышлению, которое рождается как равно-
действующие точного зеркального знания, единства нравственных
принципов, всеразличающей мудрости учета индивидуальности и
мудрости в достижении творческого результата. Это – путь разре-
шения тех противоречий, с которыми столкнулись аналитическая и
континентальная философия, с одной стороны, и «философия ин-
формации» – с другой.

Это вместе с тем путь раскрытия сущности отдельных ипоста-
сей истины цельного знания, границ их «да» и «нет».

Составляющие поля истины действуют по системе контрфор-
сов. Это позволяет понять и оценить сущность противоположных
философских направлений ХХ в. Аналитическая философия абсо-
лютизирует истину факта, игнорируя истину цивилизационного це-
лого. В итоге она порождает феномен цивилизационной профанно-
сти. Континентальная философия абсолютизирует истину индиви-
дуальности субъекта, истину чистой субъективности, подчиняя этой
истине истину факта. В итоге она порождает субъективистский ре-



I. СТАТЬИ82

лятивизм. «Философия информации», следуя логике дизайна, рас-
сматривает истину как путь создания парадигмы рассудочной сис-
темы, в которой каждая отдельная часть должна соответствовать
своему замкнутому целому.

Но как только этот взгляд распространяется на Универсум,
его бесконечность «выстреливает» по «философии информации»,
разрушая ее основания.

Абсолютизация отдельных составляющих поля истины отли-
вается в постмодернистский радикальный релятивизм, имеющий
парадоксальные последствия. Как заметил Поль Бгоссиан, постмо-
дернисты оказываются настолько неразборчивыми в толковании
истины, что они в равной степени принимают описания происхож-
дения коренных жителей Америки как выходцев из Азии и пред-
ставления, будто они произошли от внеземного мира духов1.

Философия подчиняется законам истины, как и всякая наука.
Однако истина в философии имеет своеобразие, фиксируя те грани-
цы, за которыми частные истины превращаются в заблуждение.

Теория поля истины дает исследователю в руки инструмент
отделения субъективных вымыслов от истины и вместе с тем ставит
преграду на пути догматического консерватизма. В этом заключают-
ся не только объясняющая функция теории поля истины, но и ее
практическое значение как формы реального бытия и исходного
основания выработки адекватной цивилизационной стратегии.

                                                
1 См.: Haskell T.L. Objectivity: Perspective as problem and solution // History and

theory. – Middletown, 2004. – Vol. 43, N 3. – P. 343.


